
1 
 

    შოთა რუსთაველის სახელობის ქართული  

                  ლიტერატურის ინსტიტუტი 

    ივ. ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის  

       სახელმწიფო უნივერსიტეტის ზოგადი  

  და შედარებითი ლიტერატურათმცოდნეობის  

ინსტიტუტი 

  კომპარატივისტული ლიტერატურის ქართული  

ასოციაცია (GCLA) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



2 
 

   Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature 

 

   Institute of General and Comparative Literary Studies  

       of Ivane Javakhishvili Tbilisi State University 

 

  Georgian Comparative Literature Association (GCLA) 

 

  



3 
 

 

 

 

 

 

 

ლ ი ტ ე რ ა ტ უ რ უ ლ ი   

ჟ ა ნ რ ე ბ ი  

 

ტ ო მ ი I  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

თბილისი 2023 

  



4 
 

UDK(უაკ) 82-1/-9+821.09 

ლ-681 
 

წინამდებარე წიგნი მომზადდა შოთა რუსთაველის სახელობის 

ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტის ლიტერატურის თეორიისა და 

კომპარატივისტიკის განყოფილებისა და თსუ თეორიული და შედა-

რებითი ლიტერატურათმცოდნეობის სასწავლო-სამეცნიერო ინსტიტუ-

ტის ბაზაზე და მოიცავს ნაშრომებს ლიტერატურული ჟანრების შესახებ. 

ეს არის პირველი წიგნი, სადაც თავმოყრილია ნაშრომები ეპოსსა და დიდ 

ეპიკურ ჟანრებზე, დრამასა და დრამატულ ჟანრებზე. მეორე წიგნი, 

რომელშიც გაერთიანდება მცირე ეპიკური და ლირიკული ჟანრები, 

მომზადების პროცესშია. 

წიგნი განსაზღვრულია ლიტერატურისა და ლიტერატურათმცოდ-

ნეობის პრობლემებით დაინტერესებული ფართო მკითხველისათვის. 

მისი გამოყენება მიზანშეწონილია როგორც ფილოოგიური, ისე, ზო-

გადად, ჰუმანიტარული პროფილის სტუდენტებთან სწავლების ყველა 

საფეხურზე: ბაკალავრიატში, მაგისტრატურასა და დოქტორანტურაში. 
 

რედაქტორები:  

ირმა რატიანი  

გაგა ლომიძე 
 

სარედაქციო კოლეგია: 

ირაკლი კენჭოშვილი 

თამარ ლომიძე 

სოლომონ ტაბუცაძე  
 

ტექნიკური რედაქტორი: 

მირანდა ტყეშელაშვილი 

 

კომპიუტერული უზრუნველყოფა: 

თინათინ დუგლაძე  
 

ყდის დიზაინი:  

მარიამ ებრალიძე 
 

რედაქციის მისამართი: 

0108, თბილისი, მერაბ კოსტავას ქ. 5. 

ტელეფონი: 299-63-84 

E-mail: contact@geclaorg.ge 
 

ISBN 978-9941-508-14-1 

mailto:contact@geclaorg.ge


5 
 

შ ი ნ ა ა რ ს ი  
 

პირველი ნაწილი 
 

ეპოსი და დიდი ეპიკური ჟანრები 

 
 

9 რუსუდან ცანავა 
ეპიკური ჟანრის სათავეებთან. ანტიკური ეპოსი 
 

78 არჩილ წერედიანი 
ანტიკური რომანი 
 

97 მაკა ელბაქიძე 
შუა საუკუნეების რაინდული რომანი 
 

121 ირაკლი კენჭოშვილი 
პიკარესკული რომანი 
 

138 მაია ნაჭყებია 
ბაროკოს ეპოქის რომანი 
 

158 რამაზ ჭილაია  
სენტიმენტალური რომანი 
 

179 გაგა ლომიძე  
რეალისტური რომანი 
 

215 ირმა რატიანი  
ლიტერატურული ანტიუტოპია  

და ანტიუტოპიური რომანი 
 

263 კონსტანტინე ბრეგაძე  
მოდერნისტული რომანი 

 
 

 



6 
 

290 კონსტანტინე ბრეგაძე 
პოსტმოდერნისტული რომანი 

(1960-იანი-2010წწ.) 
 

327 შორენა შამანაძე  
„საოჯახო“ რომანი/საგა 
 

368 ირაკლი ხვედელიძე  
ავტობიოგრაფიული რომანი 

 

მეორე ნაწილი 
 

დრამა და დრამატული ჟანრები 
 

379 ირმა რატიანი 
დრამის შესახებ. 

ტრაგედია   უძველესი დრამატული ჟანრი 
 

431 ირმა რატიანი 
კომედიის დაბადება. ჟან ბატისტ მოლიერი  

კომედიის მეტრი და ქართული კომედიის  

ფორმირება 
 

470 არჩილ წერედიანი 
აბსურდის დრამა 

 

დამატება 
 

        გზამკვლევი კლასიკურ ლიტერატურაში 
 

489 დონ კიხოტი, პირველი თანამედროვე რომანი – 

და ერთ-ერთი საუკეთესო! 

ინგლისურიდან თარგმნა ირმა რატიანმა. 

 

 



7 
 

 

 

 

 

 

 

 

პირველი ნაწილი 

 

ეპოსი და დიდი ეპიკური  
 

ჟანრები 
 

 
  



8 
 

  



9 
 

რუსუდან ცანავა 

 

ეპიკური ჟანრის სათავეებთან. ანტიკური ეპოსი 

 

ერთ დროს ევროპელებს მტკიცედ სჯეროდათ, რომ 

მსოფლიო ლიტერატურის ისტორია ანტიკურობიდან იწყე-

ბა. საქმე ის არის, რომ დიდი ხნის განმავლობაში ძველი 

ხალხების ეპოსებიდან ევროპელთათვის ცნობილი იყო მხო-

ლოდ რამდენიმე ძველბერძნული და რომაული ტექსტი, 

მაგრამ XIX ს-ის პირველი ნახევრიდან მეცნიერებისთვის 

მისაწვდომი გახდა ძველინდური ეპოპეები  „მაჰაბჰარატა“ 

და „რამაიანა“. XIX ს-ის II ნახევარში აღმოჩნდა ბაბილო-

ნური „გილგამეშის“ ეპოსის პირველი ფრაგმენტები. მალევე 

ასირიოლოგი პ. იენსენი გამოთქვამს მოსაზრებას, რომ 

თითქმის ყველა ძველებრაული და ბერძნული მითი და 

ეპიკური სიუჟეტი მესოპოტამიური წარმოშობისაა (იენსენი 

1928). XX ს-ის 30-იან წლებში კი აღმოჩნდა ქანაანური 

ეპოსის ფრაგმენტები: „კერეტის შესახებ“, „აქატის შესახებ“. 

ბევრი მეცნიერის აზრით, ეს არის მნიშვნელოვანი რგოლი, 

რომელიც აკავშირებს აღმოსავლურ და დასავლურ ეპიკურ 

ტრადიციებს (გორდონი 1949; გორდონი 1962; გორდონი 

1965). ამას დავუმატოთ მითოლოგიური ხასიათის ეპიკური 

ტექსტები „ენუმა ელიში“, შუმერულ-აქადური ტექსტები, 

აგრეთვე ხეთურ-ხურიტული „სიმღერა ულლიქუმმიზე“, 

„ორი ძმის ზღაპარი“, „არფაზე დამკვრელის სიმღერა“, 



10 
 

„მოთხრობა უდანაშაულო ტანჯულზე“; ბაბილონური „ჰიმ-

ნები ატონს“, უგარიტული და ხეთური ქრონიკები და სხვა. 

ერთი მეორის მიყოლებით აღმოჩენილმა და გაშიფრულმა 

ძეგლებმა ახლებურად დაგვანახა ძველი აღთქმის სამყარო. 

ცხადი გახდა, რომ ძველაღმოსავლური ლიტერატურა სავ-

სებით მოწიფული, ფაქიზი და დიფერენცირებული იყო. ასე 

რომ, დაირღვა თავდაჯერებული ევროპოცენტრიზმი და 

დაიწყო ეპიკური ტექსტების სიუჟეტების, მოტივების, პერ-

სონაჟების, მხატვრულ-გამომსახველობითი ხერხების შე-

დარება-შეჯერების პერიოდი. მეცნიერებმა მსგავსებათა 

ახსნის 3 თეორია წამოაყენეს: სესხების (კონტაქტური), ერ-

თი საერთო სამშობლოს არსებობის (გენეტიკური) და 

ერთმანეთისგან დამოუკიდებელი მსგავსი საზოგადოებ-

რივ-ისტორიული პირობების შედეგად წარმოშობის (ტიპო-

ლოგიური) (გრინცერი 1971 ავერინცევი 1971). 

ცალკეული ეპიკური ტექსტებისა და მათი ურთიერთ-

მიმართების კვლევებს დიდძალი სამეცნიერო ლიტერა-

ტურა მიეძღვნა; ამ მეცნიერული კვლევების ბიბლიოგრა-

ფიას შეიძლება ერთი სქელი ტომიც არ ეყოს. ამიტომ აქ ჩვენ 

შემოვიფარგლებით ეპიკური ჟანრის ტექსტების არსებითი 

საერთო მახასიათებლების წარმოჩენით, რათა შეგვექმნას 

ზოგადი წარმოდგენა ჟანრის სპეციფიკის შესახებ. 

ჩვენამდე მოღწეული ლიტერატურული ძეგლების 

ანალიზის საფუძველზე მეცნიერები ასკვნიან, რომ ეპოსის 

ჟანრის განვითარებაში ახალი ეტაპი ჰომეროსის პოემებით 



11 
 

იწყება. ჰომეროსიდან მოყოლებული ბიზანტიის დაცემამდე 

(ახ.წ. XVს.) უამრავი ეპიკური ნაწარმოები შეიქმნა. მთელი 

ამ ლიტერატურისთვის და შემდგომ ევროპული მწერლო-

ბისთვის, პირდაპირ თუ ირიბად, სწორედ ჰომეროსის 

პოემები იქცნენ მოდელებად. ამიტომ, ეპოსის ჟანრის დეფი-

ნიციისთვის მკვლევრები ჰომეროსის ტექსტებს ეყრდნო-

ბიან (გორდეზიანი 2009: 32). 

 

 

ტერმინი, ეპოსის თხზვის სპეციფიკა, მთხზველები,  

ეპიკური სტილი 

 

ბერძნული ტერმინის  ეპოსი ( )  თავდაპირ-

ველი მნიშვნელობა არის „სიტყვა“, მაგრამ უკვე ჰომეროსის 

ეპოქიდან მოყოლებული იგი გამოიყენებოდა გარკვეული 

სალექსო საზომით გამართული ტექსტის აღსანიშნავად 

(DNP,4,11 და შმდ.). ეპოსი არის ლექსად ჩამოყალიბებული 

და მხატვრულად ასახული ინფორმაციის ვრცელი სისტემა, 

რომელიც გადმოგვცემს საგანთა, მოვლენათა და ცოცხალ 

არსებათა მრავალფეროვანი ურთიერთმიმართებების პო-

ეტურად მოდელირებულ სამყაროს (გორდეზიანი 2009: 33). 

*მ. პარიმ და ა. ლორდმა დაასაბუთეს, რომ თავდა-

პირველად ეპიკური ტექსტები ზეპირად ითხზვებოდა და 

თაობიდან თაობას ზეპირად გადაეცემოდა (პარი 1928; პარი 

1930; ლორდი 1960). მათი მტკიცებით, ეპიკური პოემები  



12 
 

ისეთი ზომისაც კი, რომლებიც ათჯერ და მეტად აღემა-

ტებოდნენ „ილიადასა“ და „ოდისეას“  იქმნებოდა მომღე-

რალთა განსაკუთრებული კასტის მიერ. თითოეული მათ-

განი ამ პოემების წარმოთქმისას პოემის ახალ ვარიანტს 

ქმნიდა, მაგრამ აუცილებლად რჩებოდა ტრადიციის ჩარ-

ჩოებში. პარისა და ლორდის ეს დასკვნა მართებულია რო-

გორც ევროპული, ისე აღმოსავლური ეპოსების მიმართ. 

ძველი ახლოაღმოსავლური ეპოსის შესრულების შესა-

ხებ ბევრად ნაკლები ინფორმაცია გვაქვს, მაგრამ მაინც 

შეიძლება ვივარაუდოთ, რომ ამ თვალსაზრისით პრინცი-

პული განსხვავებები არ იყო. „გილგამეშის სიკვდილში“ 

მოხსენიებულია „მომღერალი, რომელიც გმირს ატკბობდა“ 

(ANET 1955: 51 და შმდ). ბაბილონური წიგნების კატალო-

გები არაორაზროვნად მიუთითებენ ეპიკური ტრადიციის 

თავდაპირველ ზეპირ ფორმაზე: მაგალითად, „გილგამეში“ 

ჩაიწერეს სინლიკიუნნინნის მონათხრობით, პოემა „ეტანეს 

შესახებ“ კი  ლუნანნისა.  

ეპიკური პოემა არ იყო და არც შეიძლება ყოფილიყო 

იმთავითვე მკაცრად ფიქსირებული ტექსტი. ყოველი ახალი 

შესრულებისას ეპოსის ახალი ვერსია „იბადებოდა“ (გრინ-

ცერი 1971: 140). ცნობილია „მაჰაბჰარატას“ და „რამაიანას“ 

რამდენიმე ასეული ერთმანეთისგან მთელი რიგი ნიუანსე-

ბით განსხვავებული ხელნაწერი. ინდოეთშიც და ბერძნულ 

ტრადიციაშიც ეპოსი იყო დიდი რელიგიური დღესასწა-

ულების შემადგენელი ნაწილი. თავდაპირველად შუმე-



13 
 

რულ-აქადურ ეპოსსაც რელიგიურ დღესასწაულებზე კი-

თხულობდნენ. როგორც ინდოეთში, ისე საბერძნეთში საგ-

მირო სიმღერები მუსიკალური აკომპანემენტით სრულ-

დებოდა (გრინცერი 1971: 139). 

არქაული ეპოსების ერთ-ერთი დამახასიათებელი თა-

ვისებურებაა ყურადღების გამახვილება წარსულის მოვლე-

ნებზე. ეს გარკვეულწილად გამომდინარეობს იქიდანაც, 

რომ ძველების წარმოდგენები დროზე არსებითად განს-

ხვავდება თანამედროვე ევროპული გაგებისგან. ხატოვნად 

რომ ვთქვათ, ძველი დროის ადამიანი „დროს სასწორით 

წონიდა“; დროის სვლას სამეფო დინასტიებითა და თა-

ობათა ცვლით განსაზღვრავდა. არქაული ადამიანისთვის 

დრო ნივთიერია, ის არ არის სუფთა გრძლივობა, არამედ, 

უპირველესად, მოვლენებისა და თაობების ჯაჭვი. ბაბი-

ლონელ ასტრონომებსაც კი არ ჰქონდათ დროის აღმნიშ-

ვნელი სპეციალური ტერმინი (ლიტერატურის თეორია 

2001: 134-135). დროის ამგვარი აღქმა კარგად ჩანს ჰომე-

როსის პოემებშიც, სადაც ე.წ. ერთი „ეპიკური დღე“ შეიძ-

ლება გაიწელოს უსასრულოდ დიდხანს. 

* აედი. ძველბერძნულ და ძველაღმოსავლურ წყა-

როებში დაცულია ერთმანეთის მსგავსი ცნობები მთქმე-

ლებზე. ჰომეროსის ეპოსში მათ აედები ან დემიურგები 

ჰქვიათ (გრინცერი 1971: 138). „მაჰაბჰარატასა“ და „რიგვედა-

ში“ პროფესიონალ მომღერლებს, რომლებსაც ღმერთებმა 



14 
 

დააკისრეს გმირების საქმეების ქება, უწოდებენ სუტებს, 

მაგათხებს ან ვანდინებს.  

ეპიკოსი პოეტის თავისუფლება ფრიად შეზღუდუ-

ლია: მას შეუძლია პოემაში ჩართოს ახალი დეტალები, 

გადაანაცვლოს ეპიზოდები, მოახერხოს ვერსიების კომბი-

ნირება, უმნიშვნელოდ შეცვალოს თქმულების სტილისტუ-

რი კოლორიტი, მაგრამ, ამავდროულად, თითქმის მთლი-

ანად არის დამოკიდებული თავის წინამორბედებსა და 

მსმენელთა მოთხოვნილებებზე. მსმენელებს კი სურთ, რომ 

მოისმინონ მათთვის ნაცნობი ტრადიციული ამბავი. ისეთი 

პოემების შესასრულებლად, როგორებიც იყო „ილიადა“ ან 

„მაჰაბჰარატა“, აედს, როგორც ჩანს, სჭირდებოდა რამდე-

ნიმე კვირა ან თვე. მომღერალი არ იმეორებს, მაგრამ ქმნის 

და ქმნის ზეპირი პოეტური ჟანრისთვის ჩვეულ კონტექს-

ტში  „ხალხური სულის“ წვდომით (გრინცერი 1971: 142). 

წინა საუკუნის ერთმა ყირგიზმა სახალხო მთქმელმა მ. 

პარის უთხრა: „შემიძლია ნებისმიერი სიმღერა ვიმღერო, 

რადგანაც ღმერთმა ჩემი გული სიმღერის ნიჭით დააჯილ-

დოვა. ის მიდებს სიტყვებს პირში ისე, რომ არ მიხდება 

მათი ძებნა. მე არც ერთი ჩემი სიმღერა არ მისწავლია, ყვე-

ლა მათგანი თავისით მოედინება ჩემგან“ (პარი 1930: 73). 

ზუსტად იმავეს ამბობს ჰომეროსი აედ დემოდოკოსზე: 

„სიმღერების ნიჭი ღმერთებისგან მიიღო, რათა ყველაფერს 

უმღეროს, რაც მის გულში გაიღვიძებს“ (ოდისეა VIII,47). 

ეპიკური პოეტი ქმნის „არა საკუთარი ნებით“, არამედ ტრა-



15 
 

დიციის შესაბამისად; ნებსით თუ უნებლიედ, ემორჩილება 

ზეპირი პოეზიის კანონებს. და ეს წარმოქმნის ეპიკური 

ტექნიკის ცნობილ ერთფეროვნებას (ერთგვარობას).   

* მ. პარის მიხედვით, ეპიკური ტექნიკისთვის დამა-

ხასიათებელია განსაკუთრებული ენა, რომელსაც მან ფორ-

მულების ენა უწოდა. ანუ: ზეპირი ეპიკური პოეზიისთვის 

მთავარი ერთეულია არა სიტყვა, არამედ ფორმულა, რო-

მელსაც პარი განსაზღვრავს, როგორც „სიტყვათა ჯგუფს, 

რომელიც რეგულარულად გამოიყენება ერთსა და იმავე 

მეტრულ საზომში გარკვეული იდეის გამოსახატავად“ (პა-

რი 1930: 80). ეპიკოსმა პოეტმა იცის უამრავი ასეთი ფორ-

მულა, რომლებიც შეადგენენ კიდეც მის „ლექსიკონს“. მეც-

ნიერთა ვარაუდით, ეპიკური ფორმულების გამოყენების 

თვალსაზრისით ძველ აღმოსავლურ ეპოსსაც სწორედ ამ-

გვარი პირობითობა ახასიათებდა.  

ს. ბოურამ მ. პარის ნაშრომებზე დაყრდნობით, ჰომე-

როსის ფორმულები 3 ტიპად დაყო: 1. რამდენიმე სიტყვის 

მყარი შეთანხმება  როგორც წესი, არსებითი სახელისა 

ზედსართავთან. 2. წინადადებები, რომლებიც გამოიყენება, 

როგორც კომპოზიციური კავშირები და მეორდება მსგავს 

სიტუაციებში. 3. სტრიქონთა ჯგუფები, რომლებშიც აღწე-

რილია ერთი ტიპის მოვლენები (ბოურა 1962: 28). I ტიპისაა: 

„ვერცხლმშვილდოსანი აპოლონი“, „მიწისმრყეველი პოსე-

იდონი“, „ბუსთვალება ათენა“, „ჭკუაულევი ოდისევსი“, 

„ფეხმარდი აქილევსი“ და ა.შ. II ტიპის ფორმულის მაგა-



16 
 

ლითი: „წყვდიადიდან წამოდგა ვარდისფერთითება ეოსი“ 

III-ის, რაც რეგულარულად მეორდება „ილიადაში“ გმირის 

აღჭურვილობის აღწერისას (პარისის  III, 330-337; აგამემ-

ნონის  XI, 17-19, 29, 41-42; პატროკლოსის XVI, 131-133; 

135-138. აქილევსის  XIX 369-373) და ა.შ.  

ჰომეროსის მსგავსი ფორმულები დამახასიათებელია 

ინდური და ახლოაღმოსავლური ეპოსებისთვის. „მაჰაბჰა-

რატაში“ იუდჰიშტჰირა არის „კანონთა მცოდნე“, „თავის 

გრძნობათა მომთოკველი“, „სამართლიანობის მეფე“. ბჰიმა 

 „საშინელი ძალმოსილებით აღჭურვილი“, და ა. შ. ბევრი 

გმირის ეპითეტია: „ხარი, ლომი, ვეფხვი ადამიანთა შორის“, 

„მტერთა მომთვინიერებელი“, „შეუდარებელი სიქველისა“, 

„მზესავით მბრწყინავი“, „ლოტოსისთვალება“. „გილგამეშ-

ში“ ნინსუნი არის „დედოფალი“, „ბრძენი“; შამაში  „ნათე-

ლი“, „გმირი“, ენქიდუ  „მძლავრი“ და ა.შ. (გრინცერი 1971: 

144-147). 

პოეტური ფორმულები ქმნიან ეპიკური სტილის ძი-

რითად და პირველად ელემენტს. მეორე ელემენტია ეპოსის 

კომპოზიცია. კომპოზიციაში შედის გარკვეული თემებისა 

და მოვლენების ერთობლიობა. ეპიკურ თემებს მიეკუთ-

ვნება: შეკრებების აღწერა ზეცასა და მიწაზე (თათბირები); 

გმირების მოსვლა და წასვლა; სტუმართა მიღება, ნადიმები, 

დღესასწაულები, ჩაცმა და აღჭურვა, სიზმრები, მოგზა-

ურობა და ა.შ. ყოველი თემა ვითარდება გარკვეული გეგ-

მით და დაცულია თანმიმდევრობა (შესაძლოა გარკვეული 



17 
 

ვარიაციები). კომპოზიციაში დიდი მნიშვნელობა ენიჭება 

გმირთა სიტყვებს. მათ ქებასა და დატირებას, კატალოგს 

(ჩამონათვალს). კომპოზიციის ეს ელემენტები ეპიკურ 

ფორმულებთან ერთად იყო ის საშენი მასალა, რომლითაც 

ეპიკური პოეტი ქმნიდა თავის პოემას. ძველი ეპოსების შე-

დარებითმა შესწავლამ გამოავლინა, რომ ეს კომპონენტები, 

არსებითად, ერთი ტიპისა იყვნენ; მათ არა აქვთ გეოგრა-

ფიული და ეთნიკური საზღვრები (გრინცერი 1971: 148). 

ზეპირი შესრულებითა და ზეპირი პოეტური ტექ-

ნიკის კანონებით აიხსნება აგრეთვე ეპოსის საერთო მახა-

სიათებლები, მათ შორის ენა და მეტრი. ლირიკული პო-

ეზიისაგან განსხვავებით, ყველა ძველი ეპიკური პოემის სა-

ლექსო ერთეული არის არა სტროფი, არამედ  სტრიქონი 

(პწკარი). საგმირო სიმღერებს პოეტები ასრულებენ არა გუნ-

დურად, არამედ, თითო-თითოდ და წამღერებით. ამასთან, 

ბერძნულ ჰექსამეტრსაც და სანსკრიტულ შლოკასაც (ინ-

დური ეპოსის მთავარი საზომი) თავიანთი მოქნილი მეტ-

რული სტრუქტურის წყალობით, შეუძლიათ თავი აარიდონ 

მონოტონურ ჟღერადობას. მნიშვნელოვანია ისიც, რომ ზე-

პირი ეპოსის ენა იყო არა ცოცხალი (ე.ი. ენა, რომელსაც ყო-

ველდღიურ მეტყველებაში იყენებდნენ), არამედ ხელოვნუ-

რი, რამაც განაპირობა ეპიკური ენის კვდომა. იგივე სუ-

რათია ძველ ინდოეთში („მაჰაბჰარატას“ და „რამაიანას“ ენაა 

ძვ. სანსკრიტი) და, შეიძლება ვივარაუდოთ, ახლო აღმო-

სავლეთშიც (გრინცერი 1971: 152). 



18 
 

სტილის, ენის, ლექსთწყობის ერთგვაროვნების გარ-

და, ძველი სამყაროს ქვეყნების ზეპირი პოეტური ტრადი-

ციისათვის დამახასიათებელია სხვა მსგავსებებიც: ჩართუ-

ლი ისტორიები, რომელთაც არა აქვთ შინაარსობრივი კავ-

შირი მთავარ სიუჟეტთან. მაგალითად, „მაჰაბჰარატაში“ 

ასეთი ეპიზოდები, სულ მცირე, სამჯერ ზრდის ეპოსის ზო-

მას. ამ ისტორიებში მოთხრობილია ძველი მითებიც, ლე-

გენდებიც მეფეებსა და გმირებზე, გვხვდება ფილოსოფი-

ური წიაღსვლები, რჩევა-დარიგებები, არაკები, დიდაქტი-

კური სწავლება. ბევრი მეცნიერის აზრით, ჩართული 

მოთხრობები ანგრევს პოემის კომპოზიციურ სიმწყობრეს 

და მას გადააქცევს ძველინდური გადმოცემებისა და ცოდ-

ნის თავისებურ ენციკლოპედიად. ეპოსის ზეპირ გავრცე-

ლებასთან არის დაკავშირებული მისი ერთი თავისებურე-

ბაც  ცენტრალური (მნიშვნელოვანი) ეპიზოდის გამეორე-

ბა. გრინცერის აზრით, დუბლირება ეპიკური სიუჟეტის 

სტრუქტურის აუცილებელი, უფრო მეტიც, სტრუქტურის 

წარმომქმნელი ელემენტთაგანია (გრინცერი 1971: 152-154). 

 

 

  



19 
 

ეპიკური მოტივები და სიუჟეტები 

 

საგმირო ეპოსში გამოიყოფა მსგავსი მოტივები და სი-

უჟეტები, ვ. ჟირმუნსკის აზრით, ესენია: გმირის სასწა-

ულებრივი დაბადება, მისი „ანცობანი“ (ან თვითნებობანი), 

მაგიური  მოუწყვლადობა (უვნებლობა), უჩვეულო ცხენი 

და იარაღი, დაძმობილება, მაჭანკლობა და სხვა. ეს მსგავ-

სებანი ჟირმუნსკიმ გამოავლინა ფეოდალური ხანის თურ-

ქულ ეპოსებში, გერმანულ საგებში, სლავურ თქმულებებში, 

ჰომეროსისა და ინდურ პოემებში (ჟირმუნსკი 1962: 9 და 

შმდ.). ჟირმუნსკის აზრით, ეს ტიპოლოგიური მსგავსება 

აიხსნება მსგავსი სოციალური სინამდვილითა და საზოგა-

დოებრივი ცნობიერების განვითარების ერთი და იმავე 

დონით განპირობებული მხატვრული განზოგადებით. ამას-

თან, ამ მოტივთა უმეტესობის წყაროა ზღაპრული ან ზღაპ-

რის მონათესავე მითოსური წარმოდგენები, ადათ-წესები 

და უფრო შორეული ხანის რწმენა-წარმოდგენები.  

გმირის ღვთაებრივი წარმომავლობა ეპოსის აუცილე-

ბელი და საყოველთაო შტრიხია. ბოურას აზრით, ამ მო-

ტივის მნიშვნელობა ისაა, რომ იგი განმარტავს ეპიკური 

გმირის გამორჩეულ თვისებებს (ბოურა 1961: 94 და შმდ.). 

სხვა მოსაზრებით, ძველი ეპოსი ამ მოტივით ინარჩუნებს 

მითთან კავშირს. რადგან მითში მთავარი გმირი ყოველ-

თვის ღმერთი ან ნახევრადღმერთია (გრინცერი 1971: 159). 



20 
 

განსაკუთრებით უნდა აღინიშნოს მოტივი  გმირის 

მიერ ქალღმერთის სიყვარულის უარყოფა. ეს თემა, ამა თუ 

იმ ვარიაციით, ხშირია ძველ ეპოსებში: ხან ცენტრალური 

მოტივია, ხან  მეორეხარისხოვანი. „ილიადაში“ პარისს და-

ატყდა ორი უარყოფილი ქალღმერთის (ჰერას, ათენას) 

რისხვა. „ოდისეაში“ ეს მოტივი მეორე პლანზეა გადასული 

(ოდისევსის მიერ კალიფსოსა და კირკეს უარყოფა). სამა-

გიეროდ, „რამაიანაში“, „გილგამეშსა“ და ეპოსში აქატის 

შესახებ, უარყოფილი ქალღმერთის რისხვა გმირის უბედუ-

რების უშუალო მიზეზია. აღნიშნული ეპოსების ეპიზოდე-

ბისა და მათი კომპოზიციური ფუნქციების მსგავსება გვა-

ფიქრებინებს, რომ უარყოფილი ქალღმერთის მოტივი არ-

სებითად მნიშვნელოვანი იყო ძველი ეპოსის შინაარსში. აქ 

ჩვენ „ვეჯახებით“ არა მხოლოდ ცალკეული ეპოსების სი-

ახლოვეს, არამედ, ეპოსისა და მითის მიმართების საკითხს. 

მეცნიერთა დიდი ნაწილი ფიქრობს, რომ ეპოსის ტექსტში 

ქალღმერთის სიყვარულის უარყოფის მოტივი კალენდარუ-

ლი მითის ანალოგია. ამ მითების მიხედვით, წელიწადის 

ყველაზე მძიმე პერიოდი  ზამთარი  ამა თუ იმ ქალ-

ღმერთის რისხვის შედეგად გაჩნდა. ქალღმერთის რისხვას 

იწვევს პარტნიორის ტრაგიკული (ძალადობრივი) სიკვდი-

ლი ან პარტნიორის მიერ ქალღმერთის უარყოფა. სატრფოს 

გაცოცხლების (//დაბრუნების) შემდეგ ქალღმერთის რის-

ხვა ჩაცხრება და ბუნებაც ცოცხლდება. ეპიკურ ტექსტებში 

იმ შემთხვევაში, როდესაც გმირები არ იხოცებიან ქალ-



21 
 

ღმერთთა რისხვის გამო, ისინი თითქმის იხოცებიან. საქმე 

ისაა, რომ ძველ ეპიკურ პოემებში გმირის სიკვდილის მო-

ტივი რეალიზებული იყო ერთი მნიშვნელოვანი ხერხით: 

გმირის ნაცვლად იღუპება ვიღაც სხვა. ჩვეულებრივ, და-

ღუპული სუბსტიტუტი (ჩანაცვლებული) გმირის ახლო მე-

გობარი, მეგზური, ან ძმაა (ბოურა 1961: 65. ლორდი 1960: 

187. ლევი 1953: 123; 129;164). პატროკლოსი იღუპება აქი-

ლევსის საჭურვლით, ტროელებს იგი აქილევსი ჰგონიათ. 

ქალღმერთი თეტისი მას ისე დაიტირებს, როგორც აქი-

ლევსს. პატროკლოსის სიკვდილს მკითხველი აღიქვამს რო-

გორც მინიშნებას, რომ აქილევსიც მალევე დაიღუპება. თუ 

ეპიკურ სიუჟეტს მითოსური კრიტერიუმებით მივუდგე-

ბით, მაშინ უნდა ვილაპარაკოთ სიკვდილზე აქილევსის 

ნაცვლად, ანუ „ვითომდა“ აქილევსის სიკვდილზე. იგივე 

ხდება „გილგამეშში“; გილგამეშის სუბსტიტუტია ენქიდუ. 

მაშასადამე, ეპიკური მოტივები: გმირის ღვთაებრივი 

წარმომავლობა, ქალღმერთის სიყვარულის უარყოფა, მისი 

შურისძიება, სუბსტიტუტის სიკვდილი  მითის სტრუქტუ-

რას ესადაგება. იგივე შეიძლება ითქვას გმირის მოგზა-

ურობაზე მიცვალებულთა სამეფოში. ტ. ვებსტერის აზრით, 

ოდისევსის ჩასვლა ჰადესში (X, XI სიმღერები) არის „ოდი-

სეას“ თავისებური კომპოზიციური ცენტრი, რომლის გარ-

შემოც ლაგდება პოემის სხვა ეპიზოდები (ვებსტერი 1964: 

246 და შმდ.). თავის მხრივ, ოდისევსის ჩასვლა ჰადესში 

შეესატყვისება „გილგამეშის“ ბაბილონური ვერსიის XII 



22 
 

დაფის შინაარსს. საქმე ისაა, რომ უძველეს მხატვრულ 

ტექსტებში სამყარო წარმოდგენილია, როგორც გლობალუ-

რი ძალების მერყევი წონასწორობა. ნებისმიერ ყოფით 

მოვლენას შეუძლია ამ წონასწორობის დარღვევა გარკვე-

ული დროით, მაგრამ კოსმოსი (წესრიგი) აუცილებლად 

აღდგება. მუდმივ თანაფარდობაშია სიკვდილ-სიცოცხლე, 

რომლის ციკლურობა მსოფლიო წესრიგის უმთავრესი ფაქ-

ტორია. სწორედ ამას უკავშირდება ძველი ეპიკური ტექს-

ტების კიდევ ერთი თავისებურება  უკვდავების ძიებისა 

და იმქვეყნიური სამყაროს თემები. (ლიტერატურის თე-

ორია 2001: 135-6). ეპიკურ გმირს აუცილებლად უწევს 

წინააღმდეგობების გადალახვა მიზნის მისაღწევად. გმირი 

მიზანს იოლად რომ აღწევდეს, მაშინ საგმირო ეპოსი და-

კარგავდა ხიბლსა და ჰეროიკულ შეფერილობას (ლიტე-

რატურის თეორია 2001: 136-7). ძველი ეპოსების კიდევ ერთ 

თავისებურაბად ითვლება „დასაწყისისა და დასასრულის 

შემთხვევითი ხასიათი, რაც არის კიდეც გამოხატულება 

მისი (ეპოსის) უსასრულობისა და აბსოლუტურობისა“ (შე-

ლინგი 1966: 356). 

 ამრიგად, როგორც ჩანს, ეპიკური პოემების შინაარ-

სებში ჩადებულია გარკვეული პრინციპები, რომლებიც 

ხელს უწყობს ერთი და იმავე მოტივებისა და სიუჟეტების 

გამოყენებას. როგორც უკვე ითქვა, იდენტური სიუჟეტების 

დიდი უმრავლესობის კვალს მივყავართ კალენდარულ მი-

თებამდე (მითები, რომლებიც მოგვითხრობენ წელიწადის 



23 
 

დროების ციკლურ მონაცვლეობასა და მნათობთა მოძრა-

ობის ციკლებზე), მითებამდე კვდომადი და აღდგომადი 

ღმერთების შესახებ. თუ კალენდარულ მითებს ეპიკურ 

თხზულებებს შევადარებთ, აღმოვაჩენთ, რომ სქემა: გაუჩი-

ნარება  ძიება  მოპოვება (მოძიება) დიდი თუ მცირე 

ცვლილებებით განსაზღვრავს მათ აგებულებას (წყობას). 

გრინცერის აზრით, მსგავსების უმნიშვნელოვანესი შტრიხე-

ბი, რომლებიც დასტურდება ინდოელების, ბაბილონელე-

ბის, ქანაანელებისა და ბერძნების ეპოსებში მომდინარეობს 

იქიდან, რომ ისინი ერთმანეთისგან დამოუკიდებლად 

იმეორებენ ერთი და იმავე მითის სიუჟეტურ სქემას და 

ადიან ერთიან კომპოზიციურ მოდელამდე. ისმის კითხვა: 

რატომ აქვთ სრულიად განსხვავებულ ხალხებს ასეთი 

მსგავსი მითები? როგორც ჩანს, იმიტომ, რომ თავად მითი 

ასახავდა ადამიანური გამოცდილებისა და ქმედების რაღაც 

უმნიშვნელოვანეს ასპექტებს, აფიქსირებდა ადამიანური 

ქცევებისა და სამყაროს აღქმის პარადიგმულ (სამაგალითო) 

მოდელებს. ასეთი მოდელებია: დღის სოლარული (მზის) 

ციკლი, წელიწადის სეზონური ციკლი, ცხოვრების ორგა-

ნული ციკლი. ამ უნივერსალური მოდელების შესაბამისად 

ხდებოდა მითის კონსტრუირება სამყაროს შემოქმედი 

ღმერთის (ან ნაყოფიერების ღმერთის, ან კულტურულ ფა-

სეულობათა შემქმნელის) გარშემო. კ. გ. იუნგის განმარ-

ტებით, მითი არის ხატოვანი გამოხატვა კოლექტიური არა-

ცნობიერისა, რომელიც წინ უსწრებს ინდივიდუალურ არა-



24 
 

ცნობიერს. შესაბამისად, მითი არის ბუნებისა და სოციალუ-

რი მოვლენების ახსნის პირველი მცდელობა (ენციკლო-

პედია 1961). მირჩა ელიადეს აზრით, მითი არც გამონა-

გონია, არც ილუზია, არამედ რეალური საკრალური ხდო-

მილება, რომელიც წარმოადგენს მიბაძვის ობიექტს (ელი-

ადე 1958: 6). ჩვენ შეიძლება მითის სხვა განმარტებებიც 

მოვიშველიოთ, მაგრამ ამ შემთხვევაში უფრო მნიშვნელო-

ვანია ყურადღება გავამახვილოთ მითის მიმართებაზე ეპი-

კურ პოეზიასთან. აქ მთავარია შევთანხმდეთ იმაზე, რომ 

მაგიური რეალიებიდან ხელოვნების დონეზე გარდამავალ 

ეტაპზე მითებმა ისტორიული როლი შეასრულეს. მითმა 

განსაზღვრა ლიტერატურის ბევრი მხარე, პროცესი, მხატ-

ვრულ-გამომსახველობითი ხერხი და მეტაფორული სისტე-

მა (ლიტერატურის თეორია 2001: 132). თუმცა აქვე უნდა 

გვახსოვდეს, რომ ეპოსი არ არის მითისგან წარმოშობილი, 

არც „გაფუჭებული“ ან გადააზრებული მითი; ეპოსი, მითის 

მსგავსად, ერთი და იმავე კომპოზიციური სქემის რეპრე-

ზენტანტია (გრინცერი 1971: 169-179). 

 სხვადასხვა ეპოსში გამოყენებული მსგავსი ან ნასეს-

ხები ეპიზოდების ჩამონათვალი შეიძლება ძალიან გაფარ-

თოვდეს, მაგრამ როგორც არ უნდა გაფართოვდეს, ნაკლე-

ბად მისაღებია ის თვალსაზრისი, რომ „მაჰაბჰარატას“, „რა-

მაიანას“, „გილგამეშის ეპოსს“, „ეპოსს კერეტის შესახებ“, 

„ეპოსს აქატის შესახებ“, „ილიადას“ და „ოდისეას“ თითქოს 

საფუძვლად უდევს რაღაც ერთიანი ეპიკური პრატექსტი. 



25 
 

ამიტომ, ზემოთ ჩამოთვლილი ეპოსების კომპოზიციისა და 

შინაარსის არსებითი ელემენტების საოცარი სიახლოვე აუხ-

სნელი რჩება მანამ, სანამ არ ვაღიარებთ, რომ მათ ერთ-

მანეთისგან დამოუკიდებლად გამოიყენეს სიუჟეტის აგების 

მსგავსი პრინციპები. ტრადიციული სიუჟეტის კომპო-

ნენტები ეპიკურ პოეზიაში ღებულობდნენ არა მხოლოდ 

ახლებურ აზრობრივ დატვირთვას, არამედ იცვლებოდა 

მათი შეფერილობა და როლი ეპიკურ თხრობაში. ეპოსმა 

მთელი ძალით გამოიყენა სიუჟეტის ემოციური რესურსი.  

 

 

ეპოსის მიმართება ისტორიასთან 

 

ბოლო საუკუნეების არქეოლოგიურმა აღმოჩენებმა 

უამრავი თქმულება, ლეგენდა, ეპიკური ტექსტი სულ სხვა 

კონტექსტში დაგვანახვა. ბერძნულ ეპიკურ ტექსტებში მი-

თითებული თითქმის ყველა ქვეყანა, ქალაქი მიწიდან „ამო-

ვიდა“ და ბევრი თავსატეხი გაუჩინა ისტორიკოსებს. რაც 

უფრო მეტს ვიგებთ II ათასწლეულის ხმელთაშუაზღვის-

პირეთზე, მით უფრო ნაკლები ეჭვი რჩება ჰომეროსის ტრო-

ას რეალობის შესახებ (ბოურა 1955: 15. უიტმანი 1958: 21. 

ვებსტერი 1964: 114 სტარი 1962: 66). სწორედ ასევე ვედები, 

ბუდისტური ლიტერატურა და ზოგი სხვა ძველინდური 

წყარო ერთსულოვნად მიუთითებს რამდენიმე ტომისა და 

ზოგი პერსონაჟის ისტორიულობაზე (ინდოელი ხალხის... 



26 
 

1953: 245,251. სუკთანკარი 1944: 293). იმ მოვლენებზე, რომ-

ლებიც მოგვიანებით ინდური და ბერძნული ეპოსების მთა-

ვარ თემებად იქცნენ, როგორც ჩანს, იქმნებოდა თქმულე-

ბები, ითხზვებოდა პანეგირიკები (საზეიმო ქება) და ნატირ-

ლები და მხოლოდ მაშინ, როდესაც წარმოიშობოდა იმის 

მოთხოვნილება, რომ ისტორიული გადმოცემისთვის 

ჰეროიკული  ეპოპეის  ფორმა მიეცათ, მდგრადი მითო-სუ-

რი მოდელი ასრულებდა თავის მაორგანიზებელ-კომპო-

ზიციურ როლს. როგორც ჩანს, რაღაც ამდაგვარი ხდებოდა 

იმ ეპოსების შემთხვევაშიც, რომელთა ისტორიული საფუძ-

ველი არც თუ სავსებით ნათელია. 

 ეპიკური პოეზიის არსებითი განსხვავება მითისგან 

ისაა, რომ ეპოსი თანმიმდევრულად ანთროპოცენტრულია 

(„ანთროპოს“  ადამიანი). მართალია, ეპოსის გმირები, რო-

გორც წესი, ღვთაებრივი წარმომავლობის არიან, მაგრამ მათ 

საქციელს, განზრახვებს, გმირობებს, გამარჯვებებსა და 

დამარცხებებს ეპოსი, ჩვეულებრივ, აკავშირებს მიწიერ სტი-

მულებთან ან მიზეზებთან. ბერძნული პოეზია ვერ იარ-

სებებდა, თუ საზოგადოება არ იქნებოდა დარწმუნებული, 

რომ ადამიანი თავისთავად ღირსია ყურადღებისა და რომ 

მთავარი მიზანი დიდებისკენ სწრაფვაა, თუნდაც ეს რის-

კთან იყოს დაკავშირებული. ეპოსისთვის მნიშვნელოვანია: 

გმირის სწრაფვა დიდებისკენ, წარსულის იდეალიზაცია, 

მებრძოლი-გოლიათის გამოყოფა, ყურადღების კონცენტრა-



27 
 

ცია ინდივიდუმზე, მის სურვილზე გამოავლინოს თავისი 

თავი და ა.შ. 

„ბაბილონური“, „ფინიკიური“, „ბერძნული“ და ა.შ. 

ტექსტები, რა თქმა უნდა, განსხვავდებიან ნაციონალური 

კონტექსტითა და მხატვრულობის დონით. ძველი ახლო 

აღმოსავლეთის ლიტერატურები და ანტიკური საბერძნე-

თის ლიტერატურა, არსებითად, პრინციპულად სხვადა-

სხვა რიგის მოვლენებია და ერთმანეთის მიმართ არათა-

ნაზომადი. მათი განვითარების პროცესი ერთი გზის სხვა-

დასხვა სტადია კი არ არის, არამედ, ორი სხვადასხვა გზა 

(ავერინცევი 1971: 207-9). 

  

 

ანტიკური ეპოსი 

 

ანტიკურ  ანუ ძველბერძნულ-რომაულსა და ელი-

ნისტურ  ლიტერატურაში უამრავი ეპიკური ნაწარმოები 

შეიქმნა. ეპიკური ჟანრის ტექსტების ძირითადი სახეებია: 

საგმირო, სახოტბო, რელიგიურ-საკულტო, დიდაქტიკური, 

კოსმოგონიურ-გენეალოგიური, ფილოსოფიური, ისტორი-

ული, მითოსურ-იდილიური, ბურლესკური (კომიკური და 

პაროდიული) და სხვ. (DNP, 4, 15 და შმდ.). ანტიკური 

ეპოქის სწავლულთა წრეში დაისვა საკითხი: შეიძლება თუ 

არა სალექსო საზომით დაწერილ ყველა ვრცელ ნაწარმო-

ებს (მათ შორის, ფილოსოფიურს, ისტორიულს, საბუნების-



28 
 

მეტყველოს) ვუწოდოთ მხატვრული ტექსტი? ამ კითხვას 

უპასუხეს ლიტერატურის თეორეტიკოსებმა: არისტოტე-

ლემ („პოეტიკა“, „რიტორიკა“), პლატონმა („სახელმწიფოს“ 

III წიგნი), სტრაბონმა („გეოგრაფიის“ პირველი სამი წიგნი), 

ლუკიანემ („როგორ უნდა დაიწეროს ისტორია“), კვინტი-

ლიანუსმა („ორატორის აღზრდა“), ჰორაციუსმა („პოეტური 

ხელოვნებისათვის“). ამ მოაზროვნეთა შეხედულებები ლა-

კონიურად არის შეჯამებული დიონისე თრაკიელის ტრაქ-

ტატის სქოლიოებში (Diels H.25, A,25): (ეპიკური) ტექსტის 

მხატვრულობის განმსაზღვრელი კრიტერიუმებია: სალექ-

სო  საზომი   ამბავი,  გამონაგონი  ( ), 

თხრობა , სიტყვიერი გამოხატვის საშუალებე-ბი 

. მხოლოდ ამ ოთხივე კომპონენტის ერთობლი-

ობა განსაზღვრავს ტექსტის მხატვრულობას (შტალი 1975: 

31).1 განვიხილოთ თანმიმდევრულად: 

I.  სალექსო საზომი  ჰომეროსის პოე-

მების სალექსო საზომია დაქტილური ჰექსამეტრი. ჰექ-

სამეტრის  არსს  რომ ჩავწვდეთ,  ორი რამ უნდა ვიცოდეთ: 

1. ძველი ბერძნული ენა ქართულისგან და მსოფლიოს 

                                                           
1 ანტიკურობაში ფილოსოფიურ და საბუნებისმეტყველო ტრაქტატებსაც 

ხშირად სალექსო საზომით მართავდნენ და მათ პოეტური ტექსტის 

ფორმა ჰქონდათ. არისტოტელე წერს: „შეიძლებოდა ლექსად გარდა-

გვეთქვა ჰეროდოტეს თხზულებანი, მაგრამ ისინი მაინც ისტორიული 

ხასიათის ქმნილებებად დარჩებოდნენ. არა, პოეტი და ისტორიკოსი ერთ-

მანეთისგან სწორედ იმით განსხვავდებიან, რომ ისტორიკოსი სინამ-

დვილეში მომხდარ ამბებს გადმოგვცემს, პოეტი კი იმას, რაც შეიძლება 

მომხდარიყო“ (პოეტიკა IX). 



29 
 

ბევრი ენისგან (თანამედროვე ბერძნულისგანაც) განსხვავ-

დება იმით, რომ ელინებს ჰქონდათ გრძელი და მოკლე 

ხმოვნები. ანუ: წარმოთქმის ხანგრძლივობით განარჩევდნენ 

მოკლე „ა“-ს და გრძელ „ა“-ს, მოკლე „ე“-ს  და გრძელ „ე“-

ს  და ა.შ. შესაბამისად, სიტყვებში მონაცვლეობდნენ 

გრძელი და მოკლე ხმოვნები (მარცვლები). 2. ძველ ბერ-

ძნულში მახვილი იყო მუსიკალური, ანუ: მახვილიანი მარ-

ცვალი ერთი ტონის აწევით წარმოითქმოდა. 

ძველბერძნულ ლექსთწყობას საფუძვლად უდევს 

გრძელი () და მოკლე () ხმოვნების შემცველი მარც-

ვლების მონაცვლეობა. მარცვალთა კომბინაციები შეადგე-

ნენ სხვადასხვა სალექსო ტერფებს. ეპოსი იყენებს დაქ-

ტილს. დაქტილი ნიშნავს თითს. როგორც თითი შედგება 

სამი სეგმენტისგან, დაქტილიც სამი მარცვლისგან შედგება: 

. დაქტილური ჰექსამეტრი („ჰექს“  ექვსი + მეტრი) 

ექვსი დაქტილისგან შედგება. ბოლო დაქტილი შეიძლება 

იყოს კუდმოკვეცილი (აკლდეს ბოლო მოკლე ხმოვანი). 

დაქტილურ ჰექსამეტრში შეიძლება იყოს 12-დან 17 მარც-

ვლამდე (იმიტომ, რომ ორ მოკლე მარცვალს შეიძლება 

ჩაენაცვლოს ერთი გრძელი მარცვალი). დაქტილური ჰექსა-

მეტრის სქემა:          (გორდეზიანი 

2009: 24). 

ძველი დროის სწავლულები აღნიშნავდნენ, რომ ჰექ-

სამეტრით გაწყობილი ტექსტების სმენას შემეცნებითის 

გარდა თერაპიული ფუნქციაც ჰქონდა  დადებით ზემოქ-



30 
 

მედებას ახდენდა მსმენელის ჯანმრთელობაზე და სხვადა-

სხვა სნეულებათაგან განკურნებაში შველოდა. 

II. ამბავი, გამონაგონი  „მითოსი“  თავ-

დაპირველი მნიშვნელობით  არის „ამბავი“, მაგრამ ლიტე-

რატურის თეორეტიკოსების ხელში ეს სიტყვა ტერმინის  

„გამონაგონის“ მნიშვნელობასაც იძენს. მხედველობაში 

გვაქვს გამონაგონი, რომელიც არის მხატვრული ტექსტის 

ფაბულა. არისტოტელე „პოეტიკაში“ წერს: პოეტი ეფუძნება 

გამონაგონს. გამონაგონი კი შეიძლება იყოს შესაძლებელი 

(რეალურად შესაძლებელი) ან შეუძლებელი (რაც არ არის 

რეალურად შესაძლებელი). სასურველია, გამონაგონში უპი-

რატესობა მივაკუთვნოთ იმას, რაც შესაძლებელია ალბა-

თობით (ანუ: შეიძლება მომხდარიყო) ვიდრე იმას, რაც შე-

იძლება იყოს აუცილებელი (ანუ აუცილებლად შესაძლე-

ბელი), მაგრამ არ დასტურდება ცხოვრებისეული პრაქტი-

კით. „პოეტმა იმაზე კი არ უნდა ილაპარაკოს, რაც სინამ-

დვილეში მოხდა, არამედ იმაზე, რაც შეიძლება მომხდა-

რიყო, და მაშასადამე, რაც ალბათობისა თუ აუცილებლობის 

მიხედვითაა შესაძლებელი“ (პოეტიკა 1976: IX. შტალი 1975: 

41-45). თუ კარგად ჩავუკვირდებით „პოეტიკას“, არისტო-

ტელე ჰომეროსის პოემებზე მსჯელობისას ტერმინ „მი-

თოსს“ ორივე მნიშვნელობით იყენებს;1 მითოსზე, როგორც 

                                                           
1 საქმე ის არის, რომ კლასიკური პერიოდის ძველბერძნული ტექსტების 

ტერმინები თითქმის მკითხველის თვალწინ „იბადებიან“. ერთი და იგივე 

სიტყვა ერთსა და იმავე ავტორთან ერთსა და იმავე ტექსტში შეიძლება 



31 
 

გამონაგონზე მსჯელობისას მკაფიოდ გამოყოფს იმ კომპო-

ნენტებს, რაც სცილდება ფაბულის „მონიშვნას“. ამით არის-

ტოტელე დასაბამს აძლევს მეცნიერულ დისკურსს ფაბუ-

ლისა და სიუჟეტის შესახებ (ფაბულასა და სიუჟეტზე იხ.: 

რატიანი 2011). თვალსაჩინოებისათვის ავიღოთ „ილიადა“:  

1. მითოსი, როგორც ამბავი: დღევანდელი მკითხვე-

ლისათვის „ილიადის“ სათანადოდ აღქმის მთავარ სირთუ-

ლეს ქმნის უამრავი პერსონაჟი თავიანთი „ამბებით“ (თავგა-

დასავლებით). თითოეული „ამბავი“ სამგანზომილებიანია  

მოიცავს წარსულს, აწმყოსა და მომავალს. „ილიადაში“ ეს 

ამბები ხან პარალელურად ვითარდება, ხან ერთმანეთს 

კვეთს; საბოლოო ჯამში, ავტორი ქსოვს „ამბების ბადეს“  

„ილიადის“ ამბავს. რა შეიძლება ვუწოდოთ „ილიადაში” 

მოთხრობილ ამბავს: მითი, მოდელირებული მითი, ფაბუ-

ლა, თუ სიუჟეტი?  

 ამ კითხვას რომ ვუპასუხოთ, უპირველეს ყოვლისა, 

უნდა გავმიჯნოთ ორი მითი (ამბავი): I. ტროას მითი (ანუ 

მითების ციკლი, რომლებიც ტროას ომის შესახებ მოგ-

ვითხრობენ),1 II. მითი (ამბავი), რომელიც „ილიადაშია“ 

მოთხრობილი.1  

                                                                                                                         
გამოყენებული იყოს ტრადიციული მნიშვნელობითაც და ტერმინის 

ფუნქციითაც (ავერინცევი 1979). 
1 I.. ტროას მითოსური ციკლი რამდენიმე მითიურ ამბავს აერთიანებს: 1. 

ზევსის ნებით, ქალღმერთი თეტისი ცოლად გაჰყვა მეფე პელევსს. ამ 

ქორწინების ნაყოფია ტროას ომის მთავარი გმირი  აქილევსი. ქორწილს 

ყველა ღმერთი ესწრებოდა, გარდა განხეთქილების ქალღმერთისა. შე-

ურაცხყოფილი ქალღმერთი ნადიმზე დაუპატიჟებლად მივიდა და სუფ-



32 
 

                                                                                                                         
რაზე გააგორა ვაშლი, რომელზეც ეწერა „ულამაზესს“. სამ დიად ქალ-

ღმერთს  ჰერას, ათენას და აფროდიტეს ამ ვაშლის დაპატრონების სურ-

ვილი გაუჩნდა. ზევსმა სადავო საკითხის გადაწყვეტა ტროელ უფლის-

წულს  პარისს (//ალექსანდრეს) დააკისრა. პარისმა უპირატესობა 

აფროდიტეს მიაკუთვნა და ორი ქალღმერთი გადაიმტერა. ამ ვაშლს კი იმ 

დროიდან „განხეთქილების ვაშლი“ დაერქვა. აფროდიტე პარისს მსოფ-

ლიოში ულამაზეს ქალს შეჰპირდა ცოლად, ეს ქალი კი  სახელად ელენე 

 იმ დროისათვის სპარტის მეფის, მენელაოსის, ცოლი იყო. 2. ტროას 

(აზიის სახელმწიფო) განაგებდა მდიდარი და ძლევამოსილი პრიამოსი, 

მისი ძალაუფლება მთელ აზიაზე ვრცელდებოდა. როდესაც მორიგი ვაჟი 

შეეძინა, მისნობა ეუწყა, რომ ეს ახალშობილი გახდებოდა ტროას გა-

ნადგურების მიზეზი. შეძრწუნებულმა მეფემ ჩვილის მოკვლა ბრძანა, 

მაგრამ ბავშვი მწყემსმა გადაარჩინა და გაზარდა. სწორედ ამ ყმაწვილს 

გამოეცხადა სამი ქალღმერთი ვაშლით ხელში. გამარჯვებულმა აფრო-

დიტემ იზრუნა, რომ პარისი მამის სასახლეში დაბრუნებულიყო და 

უფლისწულის უფლებები დაებრუნებინა. 3. სპარტის (საბერძნეთი) მეფე 

ტინდარეოსს დიდი თავსატეხი გაუჩნდა: მას რამდენიმე ათეული ხე-

ლისმთხოვნელი მიადგა საბერძნეთის სხვადასხვა კუთხიდან, სულ რჩე-

ული ვაჟკაცები. ყველას სურდა მსოფლიოში ულამაზესი ქალის  ელენეს 

ცოლად შერთვა (ელენე სინამდვილეში ზევსის ასული იყო). ასპარე-

ზობის გამართვამდე მეფემ სასიძოები დააფიცა, რომ გამარჯვებულს არ 

უმტრობდნენ და თუ ელენეს ხიფათი შეემთხვეოდა, ყველა დაიცავდა. 

ელენეს ხელი ერგო მენელაოსს, არგოსის მეფის  აგამემნონის ძმას. 4. 

ტროაშიც და საბერძნეთშიც ცხოვრება თავისი რიგით მიედინებოდა, 

მაგრამ დრო დადგა ღმერთების ნების აღსრულებისა  ერთმანეთს უნდა 

დაპირისპირებოდა ევროპა და აზია. ყველაფერი კი იმით დაიწყო, რომ 

აფროდიტემ დანაპირები შეასრულა და პარისს (//ალექსანდრეს) სპარ-

ტიდან ელენე მოატაცებინა. ფიცით შეკრული განრისხებული ბერძენი 

მეომრები ავლისზე შეიკრიბნენ და ტროასკენ გაეშურნენ. ტროას ომი 10 

წელს გაგრძელდა. მეათე წელს ბერძნებმა ეშმაკობით (ხის ცხენის სა-

შუალებით) მოახერხეს გადამწყვეტი ბრძოლის მოგება და ტროას დედა-

ქალაქი  ილიონი გადაწვეს. ტროა დაეცა. ეს არის ტროას ომის მითი  

ამბავი დასაწყისით, განვითარებით და დასასრულით (თუმცა, ტროას მი-

თოსური ციკლი აქ არ მთავრდება, სხვა მითები მოგვითხრობენ ბერძენი 

გმირების შინ დაბრუნებებსა და შემდგომ თავგადასავლებზე. ეს ამბები 

მოთხრობილია „ოდისეაში“).  
1 „ილიადის“ ფაბულა მოკლედ ასე შეიძლება გადმოიცეს: ტროას ომის 

მეათე წელს ბერძენთა მხედართმთავარმა  აგამემნონმა განარისხა აქი-



33 
 

პირველი ამბიდან (ტროას მითიდან) ამოიზარდა 

„ილიადა“. ჰომეროსი არ მოგვითხრობს ამ მითს თანმიმ-

დევრობით, იგი ტროას ომის მეათე წლის 51 დღის განმავ-

ლობაში დატრიალებულ ამბებს გადმოგვცემს. ამბავი კი 

მართლაც „დიდი“, შეიძლება ითქვას, დიადი გამოდგა  

ბერძნებმა (კონკრეტულად, აგამემნონმა) აქილევსი განა-

რისხეს. აქილევსის მრისხანებას და რისხვის დაცხრობას 51 

დღე დასჭირდა.  

ჰომეროსის პოემებზე მსჯელობისას მკითხველისა და 

სპეციალისტების პირველ აღფრთოვანებას იწვევს ფაბუ-

ლის  სიუჟეტად  გარდასახვის  საოცარი  ვირტუოზულო- 

ბა. რაში გამოიხატება ეს? უპირველეს ყოვლისა, მწერალი 

ახერხებს ე.წ. „პატარა ამბავში“  „ილიადაში“ მთლიანად 

„ჩატიოს“ დიდი მითის  ტროას მითოსური ციკლის ძი-

რითადი ინფორმაცია. სწორედ ეს  ვრცელი მასალით ოპე-

                                                                                                                         
ლევსი  გმირი, რომლის მხრებზეც მთელი ამ ხნის განმავლობაში გადა-

დიოდა ომის მთავარი სიმძიმე. განრისხებულმა აქილევსმა უარი თქვა 

ბრძოლებში მონაწილეობაზე და შინ დაბრუნებით დაიმუქრა. ესეც არ 

იკმარა და დედის  ქალღმერთ თეტისის მეშვეობით ზევსი ბერძენთა წი-

ნააღმდეგ განეწყო. აქილევსის გულის მობრუნება ვერავინ შეძლო. ტრო-

ელებმა ბერძნები ძალიან შეავიწროეს, შორს არ იყო ელინთა სამარცხვი-

ნოდ დამარცხების დღე. ამ დროს ბრძოლაში ჩაება აქილევსის მეგობარი 

პატროკლე, რომელიც ტროელების უძლიერესმა გმირმა  ჰექტორმა გან-

გმირა. მეგობრის სიკვდილით გამწარებული აქილევსი ბრძოლაში ჩაება 

და მოკლა ჰექტორი, მისი ცხედარი ყვავ-ყორანთა საჯიჯგნად დააგდო. 

ერთ ღამეს აქილევსთან მივიდა ჰექტორის მამა  მეფე პრიამოსი შვილის 

ცხედრის გამოსასყიდად. აქილევსმა მას ცხედარი დაუბრუნა და შეჰპირ-

და, რომ 9 დღის განმავლობაში (სანამ ჰექტორს დაკრძალავდა) ბრძოლას 

არ განაახლებდა. 



34 
 

რირება: შეკუმშვა, გადანაცვლება, გავრცობა და სხვა  არის 

უმთავრესი დასტური ავტორის ოსტატობისა. 

2. მითოსი, როგორც გამონაგონი: როგორც ვთქვით, 

„ილიადა“ მთლიანად აქილევსის რისხვას ეძღვნება. პოემა 

იწყება სიტყვებით: „რისხვას, ღმერთქალო, უგალობე აქი-

ლევსისა“. ისმის კითხვა: ეს რისხვა ჰომეროსის გამონა-

გონია, თუ მითის თავდაპირველი კომპონენტი? ამაზე ერთ-

მნიშვნელოვანი პასუხი არ არსებობს. თუ ეს ჰომეროსის გა-

მონაგონია, მაშინ აქილევსის რისხვის მოტივი არის სწო-

რედ შესაძლებელი ალბათობით. თუ ეს არ არის ჰომერო-

სის გამონაგონი (ანუ იმთავითვე იდო მითის ფაბულაში), 

რისხვის მოტივი მაინც არის შესაძლებელი ალბათობით, 

ანუ: მითებში ხშირად აისახება ერთი რომელიღაც საკრა-

ლური ქმედების დუბლირება. რისხვა კი თავდაპირველად 

მხოლოდ ღმერთების პრეროგატივა იყო; მოკვდავები მხო-

ლოდ იმეორებენ ამ რისხვას, მაგრამ, უმეტეს შემთხვევაში 

(ფაქტობრივად ყოველთვის) აღმოჩნდება, რომ ადამიანის 

(თუნდაც ღვთაებრივის, დიადი გმირისა თუ მეფის) რის-

ხვა ღვთაებრივ (საკრალურ) რისხვასთან მიმართებით 

პროფანირებულია (არ არის „საკრალური“, „წმინდა“). რის-

ხვა   რთული ფენომენია და მას არქაული რწმენა-

წარმოდგენების პირველსაწყისებამდე მივყავართ. რისხვის 

რელიგიური და მითორიტუალური მოტივი უნივერსალუ-

რია ყველა არქაული საზოგადოებისთვის (იხ.: ცანავა 2005, 

მჭედლიძე 2010). ჰომეროსმა მითის ერთ-ერთი კომპონენ-



35 
 

ტი (თუ ის ტროას მითში არსებობდა)  რისხვა  თავისი 

ტექსტის მთავარ ღერძად აქცია. ჩვენი მსჯელობა უფრო 

გასაგები რომ გახდეს, პარალელისათვის მოვიხმობთ „ვე-

ფხისტყაოსანს“. ყველასთვის კარგად არის ცნობილი, რა 

შედეგი მოჰყვა მეფე ფარსადანის რისხვას. კარგად რომ 

დავუკვირდეთ, ინდოელთა ჰარმონიული ყოფა და ყველა 

მთავარი პერსონაჟის ბედნიერება სწორედ ფარსადანის რის-

ხვამ და ამ რისხვის შედეგად მიღებულმა არასწორმა გა-

დაწყვეტილებამ გამოიწვია.1 განსხვავება ჰომეროსსა და 

რუსთაველს შორის ის არის, რომ ჰომეროსის პოემის ღერ-

ძული ხაზი რისხვაა, რუსთველი კი ახერხებს რისხვის მთა-

ვარი ხაზის მიჩუმათებას და აქცენტი გადააქვს სხვა ღირე-

ბულებებზე. დავუბრუნდეთ ჰომეროსს: ჩვენი აზრით, რის-

                                                           
1 ტექსტის მიხედვით, ტარიელი ხუთი წლის იყო, როდესაც დედოფალი 

დაფეხმძიმდა (ვეფხისტყაოსანი 1961: 326). შესაბამისად, 6 წლიდან ტარი-

ელი და ნესტან-დარეჯანი ერთად იზრდებოდნენ. შვიდი წლის ნესტანი 

ფარსადანმა ცალკე ციხე-კოშკში გადაიყვანა, ტარიელი კი მამას დაუბ-

რუნა. თხუთმეტი წლის ტარიელს მამა გარდაეცვალა. მან მამა ერთი 

წლის განმავლობაში იგლოვა. 16 წლისას ფარსადანმა ამირბარობა უბოძა. 

სწორედ ამ ასაკში შეხვდა იგი კვლავ უკვე მოწიფულ ნესტან-დარეჯანს 

და გაუმიჯნურდა. მეჩვიდმეტე წელს ინდოეთის სამეფო კარზე უბე-

დურება დატრიალდა: ტარიელმა მოკლა ნესტანის საქმრო. განრისხე-

ბულმა ფარსადანმა ჯერ ლანძღა თავისი ასული, შემდეგ დაიმუქრა. 

ფარსადანის რისხვას მოჰყვა ნესტანის გადაკარგვა და ტარიელის წასვლა 

სატრფოს საძებრად. ამ ძებნას ტარიელმა (თავისი ძალებით), შემდგომ კი 

ავთანდილმა 10 წელი მოანდომეს (ეს ციფრი დროთა ინტერვალების 

ზუსტ დაანგარიშებას ეფუძნება), ნესტანი და ტარიელი განშორებიდან 

მე-11 წელს შეხვდნენ ერთმანეთს. პირველ ე.წ „ბედნიერ“ ათწლეულსა და 

მეორე  „ტანჯვის“ ათწლეულებს მიჯნავს ფარსადანის რისხვა. 



36 
 

ხვის აქტუალიზაციით ჰომეროსმა მითოსური ფაბულა 

„ილიადის“ სიუჟეტად გარდაქმნა.  

ამრიგად: „ილიადის“ სიუჟეტის ფორმირებაში გადამ-

წყვეტი მნიშვნელობა ჰქონდა 2 ფაქტორს: ტექსტის სი-

უჟეტის ღერძად რისხვის უნივერსალური მოტივის შერ-

ჩევას და მცირე ამბავში (მითში)  ანუ „ილიადაში“ დიდი 

ამბის (ტროას მითოსური ციკლის) ინფორმაციის ჩატევის 

ხელოვნებას. 

როგორ მოახერხა ჰომეროსმა უნაკლო სიუჟეტის მხატ-

ვრული ტექსტის შექმნა? ამ საკითხის ანალიზს ეძღვნება 

უამრავი გამოკვლევა ჰომეროლოგიაში. ეპოსისათვის დამა-

ხასიათებელი ზოგადი თავისებურებები ჩვენ ზემოთაც 

განვიხილეთ. ახლა ყურადღებას გავამახვილებთ რამდენი-

მე კონკრეტულ ასპექტზე. მეცნიერებმა დაასაბუთეს, რომ 

„ილიადაში“ პოემის გმირთა სიტყვები, ცალკეული სცენები 

და მთელი მოქმედების განვითარება (ანუ მოქმედებათა 

ბლოკები) გარკვეული სიმეტრიითაა განლაგებული. გამო-

ყენებულია სამი კომპოზიციური პრინციპი: წრიული კომ-

პოზიცია, პარალელური დაყოფა და იშვიათად, თავისუფა-

ლი მიმდევრობა. წრიული კომპოზიცია: პოემაში სიმეტ-

რიულად მონაცვლეობს სამოქმედო (ბრძოლების, დაკრ-

ძალვის რიტუალების, საბრძოლო გამაგრებათა აგების, 

სპორტული ასპარეზობის და სხვ) და არასამოქმედო დღე-

ები. წრის ცენტრია ელჩობის ეპიზოდი. ამ სქემის მოდე-



37 
 

ლია: abgab’a’. პარალელური დაყოფის თვალსაჩინო ნიმუ-

შია „ილიადის“ I და XXIV სიმღერების შედარება: 

 

 I. სიმღერა: 

ა.  ქრისე გამოსასყიდით მიდის აგამემნონთან, რათა 

ტყვედ ჩავარდნილი ქალიშვილი დაიბრუნოს. 

ბ. აგამემნონი გამოსასყიდს არ იღებს და არც ქა-

ლიშვილს უბრუნებს მამას. 

გ. აქილევსისა და აგამემნონის დავა (აქილევსი დრო-

ებით წყვეტს ბრძოლას). 

დ. აქილევსი და მხევალი ბრისეისი (ბრისეისი მიჰ-

ყავთ აგამემნონის ბრძანებით). 

ე. ქრისეს ასულს მამას უბრუნებენ და შინ მიჰყავთ 

(ქრისეს სიხარული). 

ვ. აქაველთა ბრძოლა, დაღუპულთა დაკრძალვა. რი-

ტუალი. აღაპი. 

 XXIV სიმღერა: 

ა’. პრიამოსი გამოსასყიდით მიდის აქილევსთან, რათა 

შვილის ცხედარი დაიბრუნოს. 

 ბ’. აქილევსი გამოსასყიდს იღებს და პრიამოსს ჰექტო-

რის ცხედარს უბრუნებს. 

გ’. აქილევსისა და პრიამოსის საუბარი (აქილევსი 

დროებით წყვეტს ბრძოლას). 

დ’. აქილევსი და ბრისეისი (აქილევსი ღამეს ატარებს 

ბრისეისთან, რომელიც აგამემნონმა დაუბრუნა). 



38 
 

ე’. პრიამოსს შვილის ცხედარი ილიონში შეაქვს (ტრო-

ელების გლოვა). 

ვ’. ჰექტორის დატირება და დაკრძალვა. რიტუალი. 

აღაპი (გორდეზიანი 2009: 59-61). 

ამრიგად, თამამად შეიძლება ითქვას, რომ ჰომეროსი 

არის ჰეროიკული ეპიკური ტექსტის სიუჟეტის კანონმდე-

ბელი. „ილიადაში“ სრულყოფილად არის გადმოცემული 

ერთი ამბავი  აქილევსის რისხვა  დასაწყისით, მიმდი-

ნარეობით, დასასრულით. ამ ერთ ამბავში კონცენტრირე-

ბულია ტროას მითის მთელი ძირითადი ინფორმაცია. ამ 

ურთულესი ამოცანის წარმატებით დაძლევა თითქოს 

დაუჯერებელია, მაგრამ ჰომეროსის ხელში შესაძლებელი 

აღმოჩნდა. 

თხრობა, მესამე კომპონენტი  თხრობა  განსაზღ-

ვრავს, რით განსხვავდება მხატვრული ნაწარმოები მეცნი-

ერულისგან. არისტოტელეს მიხედვით, მხატვრული ტექ-

სტი მოგვითხრობს, მეცნიერული  გვისაბუთებს (შტალი 

1975: 68).  

 აქ ჩვენ ყურადღებას გავამახვილებთ 2 კომპონენტზე: 

ჰომეროსის მიმართებაზე რეალობასთან (ისტორია, ყოფა) 

და პერსონაჟის ხატვის ჰომეროსისეულ ხერხებზე. 

1. გამონაგონის თხზვისას ჰომეროსი ირჩევს ორიგი-

ნალურ გზას. მისი გამონაგონი სხვადასხვა დოზით, მაგრამ 

ყოველთვის შეიცავს ჭეშმარიტებას (შტალი 1975: 49). რო-

გორ ახერხებს ჰომეროსი გამონაგონში  მითში  ჭეშმა-



39 
 

რიტების (რეალობის) „შეპარებას”? სტრაბონი ამ ფაქტს ასე 

ხსნის: ჰომეროსის ეპოსში პოეტური გამონაგონები ეფინება 

ჭეშმარიტებას (სინამდვილეს) და ორივე ქმნის ერთ მთლი-

ანობას, რაც წარმოშობს ეპიკურ გამონაგონს. ჭეშმარიტი 

ხელოვნებაა შექმნა სიცრუე (ფიქცია) ისე, რომ მასში რაღაც 

დოზით შერეული იყოს სიმართლეც (სტრაბონი I, 2,9). 

ისტორიკოსების, არქეოლოგების და სხვა დარგების სპე-

ციალისტთა მტკიცებით, ჰომეროსის ორივე პოემაში აღწე-

რილი გეოგრაფიული, ეთნოგრაფიული, ასტრონომიული, 

სამედიცინო და სხვა ინფორმაცია რეალურად დასტურ-

დება.1 ითაკა მართლაც ქვიანი კუნძულია; კორინთო მარ-

თლაც ზღვის ნაპირზეა, ევბეაზე მართლაც ცხოვრობდნენ 

მამაცი აბანტები და ა. შ. მედიკოსები აღნიშნავენ ჰომე-

როსის პოემებში აღწერილი დაჭრილი მებრძოლების მდგო-

                                                           
1 ტროას ომის რეალობის საკითხი დღესაც ერთ-ერთ აქტუალურ პრობ-

ლემად ითვლება. ამ ომის რეალობაში ეჭვი არ ეპარებოდათ ძვ. ბერძნებ-

სა და რომაელებს (ჰეროდოტე, თუკიდიდე და სხვ.). მაგრამ შემდგომ 

ეპოქებში ბერძნულ ეპოსებში აღწერილი ყველა ამბავი, და მათ შორის 

ტროას ომიც პოეტთა ფანტაზიის ნაყოფად მიიჩნიეს. ჰ. შლიმანის (XIXს-

ის II ნახ.) გათხრებმა თურქეთის ტერიტორიაზე (ჰისარლიკის ბორცვზე) 

საფუძველი დაუდო ეგეოსურ არქეოლოგიას და მეცნიერულ დისკუსიას: 

ა)არსებობდა თუ არა ტროა, 2) არის თუ არა შლიმანის მიერ აღმოჩენილი 

დასახლება ჰომეროსის პოემებში აღწერილი ტროა? იყო თუ არა რეალუ-

რად ჰომეროსის პოემაში აღწერილი ტროას ომი? ამ კითხვებს ზოგი მეც-

ნიერი დადებითად უპასუხებს, ზოგი  უარყოფითად. ზოგიც მიიჩნევს, 

რომ გათხრილი დასახლება მართლაც უდიდესი აღმოსავლური ცივი-

ლიზაციის არსებობაზე მიუთითებს და, შესაძლოა, ტროაც იყოს, მაგრამ 

ეს დასახლება არ არის ჰომეროსის ტროა. გათხრები ამჟამადაც გრძელ-

დება და არქეოლოგები თავს უყრიან არტეფაქტებს, რომლებიც ჰომერო-

სის მიერ აღწერილი ამბების დასტურად გამოდგება (ამაზე იხ.: TMA:1 

997. TTW: 2001). 



40 
 

მარეობისა და მათი მკურნალობის აღწერის საოცარ სი-

ზუსტეს. ასე რომ, ჰომეროსის ეპიკური გამონაგონი განსა-

კუთრებულია, მასში „სიცრუე“ შეზრდილია „სიმართლეს-

თან“ (შტალი 1975: 68). 

პერსონაჟები: რაკი შევთანხმდით, რომ ჰეროიკული 

ეპოსის ფაბულის საფუძველია მითი, ცხადია, რომ ეპიკური 

პერსონაჟები მითოსური გმირები არიან. ჯ. კემპბელმა სხვა-

დასხვა ხალხების მითოსური, ზღაპრული და ეპიკური მა-

სალის ანალიზის საფუძველზე დაასკვნა, რომ ყველა გმირი 

„ამოდის“ გმირის ერთი უნივერსალური არქეტიპული 

სიმბოლოდან. ანუ: ჰერაკლე, პერსევსი, აქილევსი, ოდისევ-

სი... სხვა ხალხების მითიური გმირები ერთი და იმავე 

მოდელის ინვარიანტები არიან. ამ არქეტიპულ გმირს 

კემპბელმა „ათასი სახის მქონე გმირი“ უწოდა (კემპბელი 

1997). ჰომეროსმა „ილიადის“ ათობით გმირს ინდივიდუ-

ალობა მიანიჭა და ისინი ეპოსის პერსონაჟებად აქცია. 

მკითხველი ამ პერსონაჟებს განასხვავებს არა მხოლოდ 

იმით, რომ მათ სხვადასხვა სახელი ჰქვიათ, აქვთ ე.წ. „მუდ-

მივი (მყარი)“ ეპითეტები, არამედ, ისინი ერთმანეთისგან 

განსხვავდებიან ზნით, ხასიათით, თვისებებით, სიმამა-

ცით. ჩვენ შეგვიძლია „ილიადის“ ყველა მთავარი პერსო-

ნაჟი დავახასიათოთ მოკლედ, არსებითი თვისების მიხედ-

ვით და ვრცლად  ამა თუ ეპიზოდში მათი საქციელის 

შეფასებით, ამ ეპიზოდების შეჯერების საფუძველზე. „ილი-

ადის“ მთავარი პერსონაჟებიდან რამდენიმე მოკლედ ასე 



41 
 

შეიძლება დავახასიათოთ: აქილევსი: პოემაში იგი 27 წლი-

საა, ყველას აღემატება სიძლიერით, დარწმუნებულია თა-

ვის თავში. მისი ძალა შედარებულია ცეცხლის გამანადგუ-

რებელ ალთან. დაუნდობელია მტრის მიმართ (ეპიზოდი 

ტექსტიდან: ერთ-ერთი ბრძოლისას აქილევსმა იმდენი 

მტრის გვამი ჩაყარა მდინარე სკამანდროსში, რომ მდინარის 

ღმერთი აღაშფოთა). ის მძაფრი განცდების ადამიანია, ძა-

ლიან თავმოყვარე. ჟინით არის შეპყრობილი, მისი განმუხ-

ტვა მხოლოდ მოქმედებას შეუძლია. აქილევსის მიზანია 

სახელის მოპოვება. სახელის მოპოვება მას სიცოცხლეს ურ-

ჩევნია (როდესაც საკუთარი ცხენი ადამიანის ხმით დაელა-

პარაკება და ეტყვის, რომ უახლოეს ბრძოლაში დაიღუპება, 

აქილევსი პასუხობს: მერე რა-ო). მიუხედავად იმისა, რომ 

მზადაა სიკვდილისათვის (იცის, რომ ტროას ომში და-

ეცემა), საოცრად უყვარს სიცოცხლე, არ ფიქრობს სიკვდილ-

ზე და ყველა ბრძოლაში თავდაუზოგავად ომობს. აქილევსი 

არ აზროვნებს გლობალურად, ის მომენტის, აფექტის კაცია 

(აგამემნონთან დაპირისპირებამ გამოიწვია აქილევსის 

აფექტური საშინელი რისხვა; ეს რისხვა ჩააქრო მეორე 

აფექტმა  მეგობრის, პატროკლოსის, დაღუპვამ). აქილევსის 

დახასიათებისთვის განსაკუთრებით მნიშვნელოვანია პრი-

ამოსთან შეხვედრის ეპიზოდი, რომელიც ამ პერსონაჟს 

სულ სხვა განზომილებაში წარმოგვიდგენს  ჰუმანურმა 

საქციელმა აქილევსი პოემის ნამდვილ გმირად გადააქცია. 

ჰექტორი: ტროელი უფლისწული, მეფე პრიამოსის ვაჟი, 



42 
 

თითქმის უნაკლო პერსონაჟი. ის, რომ ჰომეროსმა ყველა 

ღირსებით შემკულ გმირად არა ბერძენი, არამედ ტროელი 

წარმოგვიდგინა, ავტორის პირუთვნელობაზე მიუთითებს. 

ჰექტორის სიმამაცე არ არის ბუნებით ბოძებული, ის გო-

ნებით სძლევს შიშის გრძნობას (ეპიზოდი ტექსტიდან: აქი-

ლევსთან შებმის წინ ჰექტორი შიშმა შეიპყრო, მან ეტლით 

რამდენჯერმე შემოურბინა ილიონის გალავანს, რათა შიში 

დაეოკებინა და აქილევსთან ორთაბრძოლაში ჩაბმულიყო). 

ჰექტორს სძულს ომი. მას მოუწია „ესწავლა“ ყოფილიყო 

მამაცი. ჰექტორს უყვარს თავისი ოჯახი, სამშობლო. „ილი-

ადის“ ერთ-ერთი უძლიერესი ეპიზოდია ჰექტორისა და 

მისი მეუღლის  ანდრომაქეს შეხვედრა: ანდრომაქე ევედ-

რება ქმარს, გაერიდოს ამ წაგებულ ომს (ყველამ იცის, რომ 

ტროა დღედღეზე დაეცემა), ახსენებს, რომ ამ დღემდე 

მთელი ათი წლის განმავლობაში სწორედ მან  ჰექტორმა 

გადაიტანა ბრძოლების მთელი სიმძიმე. კმარა. ახლა დროა 

ცოლ-შვილს მიხედოს. ანდრომაქეს ხომ ამ ომის წყალობით 

აღარავინ შერჩა, ჰექტორია მისთვის მამაც, დედაც, ძმებიც  

ერთადერთი დამცველი და საყვარელი თანამეცხედრე. ან 

რა ბედი ელის მათ ჩვილს? გამარჯვებული ბერძნები ან 

დახოცავენ ჰექტორის ცოლ-შვილს, ან, რაც უარესია, მო-

ნებად აქცევენ. ანდრომაქეს მონოლოგს მოსდევს ჰექტორის 

გამაოგნებელი პასუხი: 

 

 



43 
 

„მეც ეგ მაშფოთებს, ჩემო კარგო, მაგრამ ტროელთა 

და გრძელკაბიან ტროელ ქალთა წინაშე სირცხვილს 

სად გავექცევი, თუ ლაჩრულად გავექეც ბრძოლას?“  

(ილიადა VI,441-443) 

 

სხვა ეპიზოდში ჰექტორი მისან პულიდამასს (რო-

მელიც გარდაუვალი საფრთხის შესახებ აუწყებს) ეუბნება:  

 

„ჩვენ მხოლოდ დიად ზევსის ნებას უნდა ვერწმუნოთ, 

მოკვდავ კაცთა და მარადნეტარ ღმერთთა მბრძანებელს! 

ყველაზე დიდი სასწაული ქვეყნის დაცვაა!“ 

 (ილიადა XII, 241-243) 

  

პასუხისმგებლობის გრძნობა ქვეყნისა და ხალხის 

წინაშე ჰექტორს სულ სხვა ტიპის გმირად წარმოგვიდგენს. 

ღირსების გრძნობა არასდროს გადადის თავნებობაში, 

პირიქით, ჰექტორი ყოველთვის მზადაა, თუ საქმე ითხოვს, 

მოელაპარაკოს მტერს (ილიადა VII, 225-302). 

ჰომეროსი თავისი პერსონაჟების დასახასიათებლად 

იყენებს დეტალებს, ჟესტებს, სიტუაციებს. „ილიადის“ ყვე-

ლა გმირი ვაჟკაცია, მაგრამ ეს ვაჟკაცობა სხვადასხვანაირია, 

მაგალითად: აიასი ზორბაა, მხარბეჭიანი, მას ვირის სი-

ჯიუტე (ილიადა IX, 632-3) და გამძლეობა აქვს. აიასის 

შეუპოვრობა პირდაპირობას, მოუქნელობას ეფუძნება; ის 

დგას იქ, სადაც დააყენებენ და ნაბიჯს არ იცვლის; ციხესი-

მაგრეს ჰგავს. დიომედე აქილევსის შემდეგ ყველაზე ახალ-



44 
 

გაზრდა და ყველაზე ძლიერია. მას ყოველთვის სურს გა-

აკეთოს იმაზე მეტი, რაც დაავალეს; ისწრაფვის ბრძოლის 

შუაგულისკენ და ომისას ღმერთებსაც არ ეპუება (შეებრძო-

ლა არესსა და აფროდიტეს). დიომედე ენთუზიასტია 

(ენთუზიასტი სიტყვასიტყვით ასე ითარგმნება: ის, რო-

მელშიც ღმერთია). დიომედეს თამამად შეიძლება ვუწო-

დოთ რაინდი (ეპიზოდი ტექსტიდან: მტერთან  გლავკოს-

თან დაძმობილების ეპიზოდი). ოდისევსი ყველაზე მოხერ-

ხებული, გამჭრიახი, ფრთხილი და მჭევრმეტყველია. სწო-

რედ მას ავალებენ რთულ „მოსაგვარებელ“ საქმეებსა და 

მოლაპარაკებებს („დოლონია“; ბერძენ მებრძოლთა დაბრუ-

ნება ბრძოლის ველზე აგამემნონის ცრუ სიზმრის შემდეგ, 

ელჩობა განრისხებულ აქილევსთან). პარისი „ილიადაში“ 

არაჰეროიკული თვისებებით გამოირჩევა: მისი საყვარელი 

იარაღია მშვილდ-ისარი (არ უყვარს ხელჩართული ბრძო-

ლები), თავს იწონებს სილამაზით, მოსხმული აქვს პანტე-

რის ტყავი (იგი ე.წ. ტყაოსანი გმირია) და თავს აწონებს 

ქალებს. პარისი ქალღმერთ აფროდიტეს რჩეულია და მისი 

მფარველობით სარგებლობს. მისი „ვაჟკაცობა“ სიყვარუ-

ლის ქალღმერთის მფარველობაში მყოფი მამრის ვაჟკა-

ცობაა, შესაბამისი შედეგებით. მეცნიერთა ვარაუდით, ჰო-

მეროსამდელ ეპოსში პარისი მთავარი გმირი უნდა ყოფი-

ლიყო, მაგრამ პოეტმა შეცვალა მითის კონცეფცია და პარი-

სის ახალი ეპიკური სახე შექმნა. 



45 
 

აქვე ყურადღებას გავამახვილებთ ერთ ასპექტზე, რო-

მელიც შეიძლება საყურადღებო იყოს თანამედროვე მკითხ-

ველისთვის. არის კი „ილიადა“ ომის აპოლოგია? სიმბოლო-

ების ენას თუ მოვიშველიებთ (ეპიკური ტექსტი კი, როგორც 

ცნობილია, სიმბოლოების ენით „მეტყველებს“), ნათელი 

ხდება, რომ ელენეს მოტაცების გამო ომის დაწყება მხო-

ლოდ მითოპოეტური საბურველია. ელენე, და ზოგადად, 

ქალი, მითის ენაზე მიწის, ქვეყნის აღმნიშვნელია. რეალუ-

რად, ბერძნებს ტროას დაპყრობა სურდათ. რატომ? გუ-

ლუბრყვილო კითხვაა. რატომ იმართებოდა, იმართება და 

გაიმართება ომები სახელმწიფოებს შორის? ყველა ომს 

ჰქონდა, აქვს და ექნება ერთი მიზეზი  მიწის, სიმდიდრის, 

წიაღისეულისა თუ სამუშაო ძალის დაუფლება. ეს სურდათ 

ბერძნებსაც; ტროა აღმოსავლეთის უმდიდრესი სახელმწი-

ფო იყო, სავაჭრო არტერია  აღმოსავლეთის ბეღელი. ჩვე-

ულებრივ, ომი ხალისით და ენთუზიაზმით იწყება, მებ-

რძოლებს სწრაფად გამარჯვება და გამდიდრება სურთ, მაგ-

რამ ასე არ ხდება ხოლმე. ტროას ომიც გაიწელა, 10 წელს 

გაგრძელდა. ეს დრო საკმარისია ფიქრისა და ფასეულობა-

თა გადასინჯვისათვის. ჰომეროსი ტექსტში არაერთგზის 

აღწერს იმგვარ სიტუაციებს, როდესაც ცხადი ხდება, რომ 

ადამიანებს (მებრძოლებს) ომი ყელში ამოუვიდათ  ზოგი 

დაიჭრა და დაინვალიდდა, ზოგი დაბერდა ამ ათი წლის 

განმავლობაში, ზოგიც დასნეულდა, ბევრს უახლოესი მე-

გობარი დაეღუპა; და ბოლოს, ყველას მოენატრა სახლი, 



46 
 

ახლობლები  ცოლები და შვილები. უღირთ კი ამ ფასად 

მონატრება და სიკვდილი? ეს ის კითხვები და განწყობილე-

ბებია, რომლებიც „ილიადის“ ტექსტსა და ქვეტექსტში აშ-

კარად იკითხება. ასე რომ, ჰომეროსი, რომელიც, ერთი 

მხრივ, ბრძოლების გრანდიოზულ სცენებს ხატავს და 

ცალკეული ვაჟკაცების გმირული შერკინებების დეტალური 

აღწერით „გვატკბობს“, შინაგანად ომს აღიქვამს, როგორც 

უბედურებას. ისმის კითხვა: როგორ გავიგოთ „ილიადა“ 

როგორც ომის, გმირების, ენთუზიასტების აპოლოგია, თუ 

პაციფისტური („პაქს“ მშვიდობა, ზავი) ტექსტი? „ილიადა“ 

ორივე წაკითხვის საშუალებას გვაძლევს, გააჩნია ვინ რას 

დაინახავს და როგორ. 

III. პოეტური სემანტიკა : შედარებები, 

ეპითეტები (მუდმივი და ერთჯერადი), გამეორებები, სხვა 

მხატვრული აქსესუარები: ეპიკური ფორმულები (რომელიც 

შეიძლება განვიხილოთ, როგორც პოეტური სემანტიკის 

ელემენტი და როგორც სტილის კომპონენტიც. ამაზე იხ. 

ზემოთ). 

მაგალითად, გაშლილი შედარების ნიმუში:  

 

„გეგონებოდა, ნათელ მთვარეს სხივმშვენიერი 

ვარსკვლავთა ხომლი მოჰფენია უქარო ცაზე. 

ამ დროს ჩანს ბორცვი, ველ-მინდვრები, ზვიადი მთები, 

მაღლით ეთერი განფენილა უკიდეგანო, 

 



47 
 

ჩანან მთიებნი. შესციცინებს მწყემსი მათ შვებით. 

სწორედ ამდენი შავ გემთა და სკამანდროსს შორის  

ჩანდა კოცონი, ილიონის წინ მოგიზგიზე“.  

(ილიადა VIII, 552-560.  

აქ და ყველგან რ. მიმინოშვილის თარგმანი) 

 

ეს მოკლედ ასე შეიძლება თქმულიყო: ველზე იმდენი 

კოცონი ენთო, რამდენიც  ვარსკვლავი ცაზე.  

განსაკუთრებით უნდა გავამახვილოთ ყურადღება 

ეკფრასისზე, რომელიც ბერძნული (ჰომეროსის) ეპოსის 

ინდივიდუალურ შტრიხად მიაჩნიათ (ავერინცევი 1971: 

224-225). ყველა წერილობითი ტექსტი 3 კომპონენტს ეფუძ-

ნება: დარიგებას, თხრობას, აღწერას. მხატვრული ლი-

ტერატურისთვის სპეციფიკურია აღწერა. სწავლება და 

თხრობა დამახასიათებელია „არამხატვრული“ ტექსტების-

თვის. სწავლება ისწრაფვის უტილიტარული ზემოქმედე-

ბისკენ, თხრობა  გადმოცემული მოვლენების დასრულე-

ბისკენ. მხოლოდ აღწერას აქვს თვითკმარი მნიშვნელობა 

(არაფერზე არ არის დამოკიდებული), ის „უანგაროა“. ამი-

ტომ სწორედ იგი აღმოჩნდა კონსტიტუციური კრიტერი-

უმი ბერძნული ლიტერატურული კულტურისთვის. სწო-

რედ ჰომეროსთან არის საოცარი გულუხვობით წარმოდ-

გენილი აღწერები  ეკფრასისები. ეს აღწერები არაფრით არ 

არის განპირობებული ფაბულით. ჰომეროსის პოეტიკის ამ 

თავისებურების ახსნა შეუძლებელია ეპიკური სტილის კა-



48 
 

ნონებით თუნდაც იმიტომ, რომ არც „გილგამეშში“, არც 

„მაჰაბჰარატაში“, არც ჩრდილოურ ეპოსში, არც „სიმღერაში 

როლანდზე“, არც „სიმღერაში ნიბელუნგებზე“ მსგავსი არა-

ფერი გვხვდება. ჰომეროსის პოემებში დროდადრო თხრო-

ბა ჩერდება, მთხრობელი და მკითხველი გარკვეული დრო-

ით გამოდიან (თხრობის) დინებიდან. ეკფრასისი შეიძლე-

ბოდა განგვეხილა, როგორც სიუჟეტის კომპონენტი, მაგრამ 

ჩვენ საგანგებოდ გადმოვიტანეთ „ “-ში, რადგან მას 

მივიჩნევთ ორიგინალურ მხატვრულ ხერხად: ეკფრასისი 

თხრობისგან განსხვავდება იმით, რომ თხრობა შეიცავს 

მოვლენათა შიშველ გადმოცემას, მაშინ როდესაც ეკფრასისი  

ცდილობს  მსმენელი გადააქციოს მაყურებლად (ავე-

რინცევი 1971: 226). ჰომეროსისეული ეკფრასისების ბრწყინ-

ვალე შედევრებია აქილევსის ფარის აღწერა (რომელიც არა 

მხოლოდ ამ ნივთის ზედმიწევნითი აღწე-რაა, არამედ 

ადამიანის ცხოვრების არსსაც ასახავს), აგამემნონის სკიპ-

ტრა, ნესტორის თასი, ზევსისა და ჰერას „წმინ-და ქორ-

წილი“ იდას მთაზე და მრავალი სხვა. 

 

*„ოდისეა“ ისე განსხვავდება „ილიადისგან“, რომ მეც-

ნიერებს გაუჩნდათ ეჭვი  არის თუ არა ორივე ტექსტი 

ერთი და იმავე ავტორის დაწერილი? ეს და პოემების მეც-

ნიერული ანალიზისას წამოჭრილი სხვა პრობლემები აქ-

ტუალური გახდა XVII საუკუნიდან. მას შემდეგ, რაც ევ-

როპამ ხელახლა „აღმოაჩინა“ ანტიკური სამყარო და ჰომე-



49 
 

როსის სკრუპულოზურ შესწავლას შეუდგა, ჰომეროლო-

გიაში გაჩნდა ორი მიმართულება: უნიტარისტული, რომ-

ლის მიმდევრები ამტკიცებენ, რომ „ილიადა“ და „ოდისეა“ 

ერთი ავტორის დაწერილია (შილერი, გოეთე, ფოსი, ჰოლ-

დერლინი, ჰეგელი, ნიცშე, სოკოლოვი, სკოტი, ალენი, დრე-

რუპი, შადევალდტი და სხვ.). ანალიტიკური  ამ თვალ-

საზრისის მომხრეები ასაბუთებენ, რომ არა თუ „ილიადა“ 

და „ოდისეა“ არ არის ერთი და იმავე ავტორის დაწერილი, 

არამედ თითოეული მათგანიც არ არის ერთი ავტორის მი-

ერ შექმნილი (დ’ობინიაკი, ვიკო, ვოლფი, ლახმანი, ჰერმა-

ნი, გროტი, ვილამოვიც-მოლენდორფი და სხვ.) (გორდე-

ზიანი 2009: 47-66). ეს დავა, ფაქტობრივად, დასრულდა მას 

შემდეგ, რაც ფილოლოგიამ ჭეშმარიტ მეცნიერულ სიმაღ-

ლეებს მიაღწია  მოიმარჯვა კვლევის ახალი მეთოდო-

ლოგია და გამოავლინა ორივე ტექსტში „ჩადებული“ წრი-

ული და პარალელური სიმეტრიის მოდელები, პერსონა-

ჟების ხატვის სპეციფიკური მანერა, სამყაროს ეპიკური 

მოდელირების ინდივიდუალური ხედვა და მრავალი სხვა. 

ანუ, დიდი კვლევა-ძიების შედეგად თანამედროვე მეცნი-

ერები მივიდნენ იმ დასკვნამდე, რაშიც ეჭვი არც შე-

უტანიათ ანტიკური ეპოქის მოაზროვნეებს (არისტოტე-

ლეს, პლატონს, კვინტილიანუსს, ჰორაციუსს…). დასკვნა კი 

ასეთია: „ილიადის“ და „ოდისეას“ ავტორია ერთი პიროვ-

ნება  ჰომეროსი. ის, თუ ვინ იყო ჰომეროსი, საიდან იყო, 

და არსებობდა თუ არა საერთოდ პიროვნება, სახელად ჰო-



50 
 

მეროსი, ცალკე კვლევის საკითხია (დაახლოებით ამ ტიპის 

პრობლემაა რუსთველის ვინაობის საკითხიც). 

„ოდისეა“, დღევანდელი ტერმინოლოგით, სათავგა-

დასავლო-ავანტიურული ეპოსია, რომელშიც ტროას ომის 

ერთი გმირის  ოდისევსის თავგადასავალია მოთხრობი-

ლი. ამ თვალსაზრისით, ეს ტექსტი არსებითად განსხვავ-

დება „ილიადისგან“, რომელიც საგმირო-ჰეროიკული ეპო-

სის ნიმუშია. ჩვენ წინაშეა ორ სხვადასხვა მოდელზე 

აწყობილი ეპიკური ტექსტი, თუმცა ამ პოემების შედარე-

ბითი ანალიზისას სავსებით თვალსაჩინოდ იკვეთება ერ-

თი ავტორის ხელი და ხედვა. დავიწყოთ იმით, რომ „ოდი-

სეაში“ მკითხველი იღებს პასუხს უამრავ კითხვაზე, რაც 

„ილიადის“ წაკითხვის შემდეგ გაუჩნდა: როგორ დამთავ-

რდა ტროას ომი, ვინ გადარჩა, როგორ დაბრუნდნენ შინ 

„ილიადის“ გმირები. ასე რომ, ტროას მითის ერთიანი ფა-

ბულის დამუშავების თვალსაზრისით, „ილიადაში“ კონცენ-

ტრირებულია ომისა და ომამდელი ინფორმაცია, „ოდისე-

აში“ კი  ე.წ. „დაბრუნებანი“. ერთი ავტორის ხელი ჩანს 

პოემების სტრუქტურირების კონცეფციაში და მთელ რიგ 

დეტალებში, რომელთა ანალიზი შორს წაგვიყვანს. ერთ-

ერთი არსებითი  ასპექტია რისხვის აქცენტირება.  საქმე 

ისაა, რომ ოდისევ-სის შინ დაბრუნებას აბრკოლებს პოსე-

იდონის რისხვა. პოსეიდონი განრისხდა ოდისევსზე, რო-

მელმაც ერთადერთი თვალი ამოუშანთა მის ვაჟს  კიკლოპ 

პოლიფემს. პოსეიდონის მრისხანების გამო ოდისევსს ვერც 



51 
 

ათენა ეხმარება („ოდისეას“ მიხედვით ათენა ოდისევსისა 

და მისი ოჯახის წევრების შემწეა), სანამ ზღვათა მბრძა-

ნებლის რისხვა არ დაცხრება (ამას კი 10 წელი დასჭირდა). 

თუ „ილიადაში“ ტექსტის ღერძული მოტივი  აქილევსის 

რისხვა  პირველივე ტაეპიდან არის გაცხადებული, „ოდი-

სეაში“ პოსეიდონის რისხვის შესახებ პოემის შუა ნაწილში 

ვიგებთ (მაშინ, როდესაც ოდისევსი ფეაკებს უყვება თავის 

თავგადასავალს). ამ ტექსტებში ჩანს არსებითი განსხვავე-

ბაც: ეს განსხვავება ლაკონურად ჩამოაყალიბა არისტოტე-

ლემ: „ილიადა“ „პათეტიკურია“, „ოდისეა“  „ზნე-ჩვეულე-

ბათა აღმწერელი“. „ოდისეაში“ პერსონაჟების მოქმედებათა 

შეფასების საზომი მორალია (ცოლქმრული ერთგულება; 

დანაშაული და სასჯელი: პენელოპეს საქმროებმა თავად 

დაიტეხეს თავს ოდისევსის რისხვა), „ოდისეაში“ ლაპარაკია 

მიწიერ ამბებზე  სხვადასხვა ხიფათისგან თავის დახსნაზე, 

სიმშვიდის, ოჯახის, სამშობლოს ძიებაზე. როგორც ითქვა, 

„ოდისეას“ ავტორი ორიენტირებულია ოჯახზე; პოემის 

გმირის მიზანია შინ დაბრუნება საყვარელ ცოლ-შვილთან, 

მშობლებთან, ერთადერთ სამშობლოში. როგორც ჩანს, სწო-

რედ ამ უმთავრესი ადამიანური ფასეულობების წამოწევის 

გამო იქცა „ოდისეა“ ბევრი ევროპელი მწერლის შთაგონების 

წყაროდ. თანამედროვე მეცნიერები აღნიშნავენ, რომ მთელი 

ევროპული ლიტერატურა „ოდისეადან“ ამოიზარდა (ცანავა 

2011: 7-11). „ილიადისა“ და „ოდისეას“ შედარებისას იქმნება 

შთაბეჭდილება, რომ ჰომეროსმა სხვადასხვა ჟანრის ორი 



52 
 

სიმფონია შექმნა  ორივე ვირტუოზული და ერთმანეთის 

შემავსებელი. 

ტექსტი და მით უმეტეს, ეპიკური ტექსტი უამრავ 

ნიუანსსა და დეტალს შეიცავს. სწორედ ამ დეტალებში 

„იმალება“ ავტორი. „ილიადა“ და „ოდისეა“ ადამიანური 

განცდების, ვნებების, სურვილების  კარგისა და ცუდის  

ჭეშმარიტი საბადოა. თუ ტექსტებს კარგად წავიკითხავთ, 

აღმოვაჩენთ, რომ ჰომეროსს ჩვენთვის საინტერესო უამრავ 

კითხვაზე აქვს პასუხი გაცემული. სწორედ ამიტომაც 

უწოდებდნენ მას „მთელი ელადის მასწავლებელს“ და მი-

აჩნდათ: განვითარებისა და ცხოვრებაში რამის მიღწევი-

სათვის აუცილებელი იყო არა მხოლოდ ხშირად წაეკი-

თხათ ჰომეროსის პოემები, არამედ ზეპირადაც ესწავლათ 

(შტალი 1975: 12). 

* ახლა მოკლედ წარმოვადგენთ სხვა ბერძენ ეპიკოს 

პოეტებს: 

ჰესიოდე (ძვ.წ. VIIს.) გენეალოგიური და დიდაქტი-

კური ეპოსის ფუძემდებელია. დღევანდელი მკთხველი-

სათვის შეიძლება სულაც არ იყოს აქტუალური ჰესიოდეს 

შემოქმედება, მაგრამ ძველი ბერძნებისათვის ფასდაუდე-

ბელი ტექსტი იყო „თეოგონია“  ეპოსი, რომელიც ღმერ-

თების წარმოშობის, მათი ფუნქციებისა და ურთიერთო-

ბების შესახებ მოუთხრობდა ადამიანებს. ანტიკურ წყარო-

ებში ასეთი ამბავიც კი არის გადმოცემული: როდესაც ერთ-

მანეთს შეეჯიბრნენ ჰომეროსი და ჰესიოდე, ჰესიოდემ გა-



53 
 

იმარჯვა. ჰესიოდემ ბევრი მნიშვნელოვანი და პრაქტიკული 

რამ ასწავლა ელინებს, უპირველეს ყოვლისა, ლექსად ჩა-

მოუყალიბა რელიგიური დოქტრინა, როგორც საერთო-

ელინური რწმენის საფუძველი. მეორე პოემა  „სამუშაონი 

და დღენი“ დიდაქტიკური ხასიათისაა. ამ თხზულებაში 

გლეხკაცის ყოველდღიური საზრუნავი  ხვნა, თესვა, 

მოსავლის მოწევა, დაბინავება  ადამიანური მორალის, 

ზნეობის, ღირსების და ურთიერთობების კონტექსტშია გა-

აზრებული. ჰესიოდე ორივე პოემაში დიდ ადგილს უთმობს 

პრომეთეს, რომელიც წარმოდგენილია, როგორც ქურდი და 

მატყუარა. ჰესიოდეს აზრით, პრომეთე ზევსის მიერ 

დადგენილი წესების საპირისპიროდ მოქმედებს; მან ადა-

მიანებს ხელში ჩაუგდო ის, რაც ღმერთების კუთვნილება 

იყო (ცეცხლი). უგუნურმა და უმადურმა ადამიანებმა 

ღმერთის წყალობა  ცეცხლი  არაადეკვატურად გამო-

იყენეს. ამიტომ პრომეთეს დასჯა (მიჯაჭვა) ღვთაებრივი 

სამართლიანი რისხვის ნიმუშია; პრომეთე ისჯება ისევე, 

როგორც სისიფოსი, ან სხვა მითოსური გმირები, რომ-

ლებმაც ღმერთების მიერ დადგენილი წესრიგი დაარღვიეს 

(ვესტი 1966. 1978). 

ჰესიოდეს პოემები ჰომეროსის ტექსტებისგან განს-

ხვავდება არა მხოლოდ ჟანრობრივად, არამედ  ზომითაც: 

„ილიადა“ 15693 სტრიქონს და 24 სიმღერას შეიცავს, 

„ოდისეა“  12109 სტრიქონსა და 24 სიმღერას; ჰესიოდეს 

„თეოგონია“ 1022 ჰექსამეტრისგან შედგება, „სამუშაონი და 



54 
 

დღენი“  828-სგან (გორდეზიანი 2009: 136-154). ჩვენ ზემოთ 

აღვნიშნეთ, რომ ჩვეულებრივ, ეპიკური ტექსტის ავტორი 

თავის თხზულებაში თავს არ ამჟღავნებს; ჰესიოდე არღვევს 

ამ ტრადიციას და „სამუშაონი და დღენში“ მკითხველს 

თავის თავსა და ოჯახზე მოუთხრობს. 

ფაქტობრივად, ჰომეროსი და ჰესიოდე არიან ეპიკური 

ჟანრის კანონმდებლები. მათ მოახერხეს ჟანრის ფორმირება 

და ძირითადი მიმართულებების განსაზღვრა. ეპიკურ 

პოეზიაში მათ გამოკვეთეს ორი ხაზი (მიმართულება), 

რომლებსაც ბევრი მიმდევარი გამოუჩნდა. ამ მიმდევართა 

სახელებმა ჩვენამდე ან ვერ მოაღწია, ან მოაღწია, მაგრამ 

ნაკლებად ცნობილია მკითხველი საზოგადოებისთვის. 

ამისი მიზეზი ეპიგონთა (მიმდევართა, მიმბაძველთა) ტექ-

სტების დაბალმხატვრულობაში უნდა ვეძიოთ. და მაინც, 

მეტ-ნაკლებად სრული სურათის შესაქმნელად აღვნიშნავთ, 

რომ ძველი წელთაღრიცხვის VII-IV საუკუნეებში შეიქმნა 

უამრავი პოემა მათ შორის ე.წ. კიკლიკური („კიკლოს“ წრე) 

პოემები, რომლებიც გადმოსცემდნენ სხვადასხვა ბერძნუ-

ლი მითოსური ციკლების (ტროას, თებეს, არგონავტების) 

ამბებს სრულად  თავიდან ბოლომდე, ან რომელიმე 

ეპიზოდს. ეს პოემები საინტერესოა მხოლოდ იმ თვალსაზ-

რისით, რომ შეიძლება წავაწყდეთ ტროას ომისა თუ სხვა 

მითოსური ციკლის, ან ამბის შემცველ დამატებით ინფორ-

მაციას. მაგალითად, ლეგენდარულ კოლხეთსა და არგო-

ნავტების ლაშქრობაზე საინტერესო ცნობებს გვაწვდიან 



55 
 

ევმელოსი, კინეთონი, ეპიმენიდე (ურუშაძე 1964). ეპიკოს 

პოეტთა შორის ასახელებენ აგრეთვე პისანდროსს, პანი-

ასისს, ქერილოსს (მისი პოემა „პერსიკა“ ისტორიულ ამბავ-

ზეა აგებული), ანტიმაქოს კოლოფონელს. კიკლიკურმა პო-

ემებმა ჩვენამდე უმეტესად ფრაგმენტული სახით მოაღწია, 

ამიტომაც ძნელია მათ ავ-კარგზე მსჯელობა (გორდეზიანი 

2009: 154-159). 

ფილოსოფიური პოემები შეთხზეს პარმენიდემ (ძვ.წ. 

VI-Vსს. ჩვენამდე მოაღწია მისი პოემის „ბუნების შესახებ“ 

ფრაგმენტებმა) და ემპედოკლემ (ძვ.წ. Vს. მისი ტექსტი „ბუ-

ნების შესახებ“ ფრაგმენტულად შემოგვრჩა). 

 

*კომიკურ-პაროდიული ეპოსის ნიმუშად ითვლება 

პოემა „მარგიტესი“. მის ავტორად ზოგი ჰომეროსს მიიჩ-

ნევდა, ზოგი  პიგრესს. სავარაუდოდ, ტექსტი ძვ.წ.-ის VII 

ს-ში შეიქმნა. არისტოტელეს აზრით, ეს ტექსტი გახდა 

კლასიკური ბერძნული კომედიის წყარო, ისევე, როგორც 

„ილიადა“ და „ოდისეა“  ტრაგედიისა (პოეტიკა 1976: IV). 

ჩვენამდე ამ პოემის უმნიშვნელო ფრაგმენტებმა მოაღწია. 

„მარგიტესში“ აღწერილი ყოფილა ერთი სულელი კაცის  

მარგიტესის ცხოვრება (მაგალითად: მარგიტესმა არ იცოდა 

ვინ შობა  დედამ თუ მამამ; არ ეკარებოდა ცოლს იმის 

შიშით, რომ მას არ გაეჭორა დედამისთან). ეს ამბავი, რო-

გორც ჩანს, სიცილს იწვევდა. გონებაჩლუნგი დოყლაპია 

გავრცელებული და პოპულარული ფოლკლორული ტიპია. 



56 
 

ამგვარი პერსონაჟის მოქმედებების შეუსაბამობა რეალურ 

სიტუაციებთან კომიზმის საფუძველს ქმნის. ზოგის მოსაზ-

რებით, „მარგიტესი“ პაროდიაა, მარგიტესი „გადაბრუნე-

ბული ოდისევსია“ (DNP, 7, 885). ასე რომ, პაროდიაც ეპოსს 

დაუკავშირდა. ამ კონტექსტში საინტერესოა ტერმინ პარო-

დიის ეტიმოლოგიის სხვანაირი გააზრება: თუ ადრე პა-

როდია გაგებული იყო, როგორც „საწინააღმდეგო აზრის 

შემცველი სიმღერა“ , ამჟამად ტერმინი გამოჰ-

ყავთ პარარაფსოდიიდან  რომლის მნიშვ-

ნელობა ასე უნდა გავიგოთ: „ეპოსის საპირისპირო“ (გორ-

დეზიანი 2009: 163-165).D  

პაროდიული ეპოსის თვალსაჩინო ნიმუშია „ბაყა-

ყებისა და თაგვების ომი“ (ბატრახომიომახია 2001), რო-

მელიც 303 სტრიქონს შეიცავს და „ილიადის“ პაროდიას 

წარმოადგენს. 

* ძველბერძნული ეპოსის ახალი აღმავლობა იწყება 

ელინისტურ ეპოქაში (ელინიზმი  პერიოდი ალექსანდრე 

მაკედონელის ლაშქრობებიდან ძვ.წ-ის IVს. ძველი წელთ-

აღრიცხვის I საუკუნემდე). ამ ეპოქაში ბერძნული ენა დო-

მინანტური ხდება არა მხოლოდ საბერძნეთისა და ევროპის 

ნაწილის, არამედ ცენტრალური აზიის მთელ ტერიტო-

რიაზე  ალექსანდრე მაკედონელის მიერ შექმნილ „მსოფ-

ლიო სახელმწიფოში“. სწორედ ამ პერიოდში ელინისტურ 

ქვეყნებში ჩამოყალიბდა პირველი სამეცნიერო ცენტრები  

ბიბლიოთეკები (მათ შორის, საყოველთაოდ ცნობილი 



57 
 

ალექსანდრიის ბიბლიოთეკა), სადაც საფუძველი ჩაეყარა 

ფილოლოგიას, როგორც მეცნიერებას და განისაზღვრა ფი-

ლოლოგიური კვლევების მიმართულებები: ტექსტების შე-

დარება-კორექტირება, რედაქტირება, კომენტირება, გამო-

ცემა, კრიტიკული აპარატით აღჭურვა და სხვა. ამჟამად 

ყურადღებას გავამახვილებთ ეპოსის ჟანრთან დაკავშირე-

ბულ ერთ უმნიშვნელოვანეს საკითხზე, კერძოდ დისკუ-

სიაზე: ეპოსი თუ ეპილიონი? ეს იყო პირველი სერიოზუ-

ლი მეცნიერული კამათი ალექსანდრიის ბიბლიოთეკის ორ 

სწავლულს  კალიმაქოსსა და აპოლონიოს როდოსელს 

შორის. 

კალიმაქოსი ითვლება ახალი მიმართულების  ეპი-

ლიონის ჟანრის  დამამკვიდრებლად ბერძნულ ლიტერა-

ტურაში. მისი აზრით, ვრცელი ეპიკური თხზულებების 

წერის დრო წავიდა. პოეტური ნაწარმოები ფორმითაც და 

მიზანდასახულობითაც თანამედროვე სულისკვეთებას უნ-

და ემსახურებოდეს, ამიტომ საჭიროა ვწეროთ მცირე ფორ-

მის ეპიკური ნაწარმოებები, რომლებსაც კალიმაქოსი ეპი-

ლიონს უწოდებს. კალიმაქოსს დაუპირისპირდა მისი მო-

წაფე და თანამშრომელი (ორივე ალექსანდრიის ბიბლი-

ოთეკაში მოღვაწეობდა)  აპოლონიოს როდოსელი, რო-

მელიც ვრცელი ეპოსის თხზვას უჭერდა მხარს. ჩვენთვის 

უცნობია ამ ლიტერატურული პაექრობის დეტალები, მაგ-

რამ ვიცით, რომ ორივე პოეტს ჰყავდა თავისი მომხრეები. 



58 
 

კალიმაქოსს 800-ზე მეტი წიგნი დაუწერია, მაგრამ 

ჩვენამდე მისი ეპილიონებიდან მოაღწია „მიზეზებმა“ 

(ფრაგმენტულად) და „ჰეკალეს“ ფრაგმენტებმა. „მიზეზები“ 

შედგებოდა 4 წიგნისგან (თითოში 700-800ტაეპი). ამ თხზუ-

ლებაში მოთხრობილი იყო რელიგიური კულტების, ადა-

თების, დღეობების, გასართობების, ქალაქების, წმინდა ად-

გილების წარმოშობაზე. „ჰეკალეში“ მოთხრობილია მარა-

თონის ხარის მოსაკლავად მიმავალი თეზევსისა და გლეხი 

ქალის  ჰეკალეს შეხვედრის ამბავი (ანტიკური 2009: 201-

207). 

აპოლონიოს როდოსელი  თავისი ეპოქის ერთ-ერ-

თი უგანათლებულესი პოეტი  ვრცელი ეპიკური ტექ-

სტების თხზვის ერთგული დარჩა. მისი „არგონავტიკა“ 

მრავალმხრივ საყურადღებო ტექსტია. პოემა ეფუძნება 

არგონავტების მითს. ჰომეროსისგან განსხვავებით, აპო-

ლონიოს როდოსელი მითს ყვება მთლიანად, თავიდან 

ბოლომდე: როგორ გაემგზავრნენ ბერძენი გმირები სამშობ-

ლოდან „არგოთი“ კოლხეთისაკენ, რა ფათერაკები შეემ-

თხვათ გზაში, როგორ ჩავიდნენ კოლხეთში, როგორ მო-

იპოვეს ოქროს საწმისი და როგორ დაბრუნდნენ შინ. ავ-

ტორმა პოემა (რომელიც 1781 ჰექსამეტრისგან შედგება) 4 

თავად (სიმღერად) დაყო. მკვლევართა აზრით, აპოლონი-

ოს როდოსელი უხვად იყენებს ჰომეროსისეულ მხატვრულ 

ხერხებს (ეპითეტებს, შედარებებს), ხშირად ბაძავს მას, 

მაგრამ ჰომეროსის ტექსტებისგან განსხვავებით, „არგო-



59 
 

ნავტიკა“ არ არის შინაგანად შეკრული ნაწარმოები. ალექ-

სანდრიული ეპოქისათვის დამახასიათებელი სკრუპულო-

ზურობა (საგნებისა და მოვლენების დეტალური აღწერა) 

ვერ შეედრება ჰომეროსის ხელოვნებას. აზრგამოცლილია 

ჰეროიკული ეპოსის ცენტრალური მოტივი  რისხვაც. 

„არგონავტიკაში“ რისხვის „მატარებელია“ ჰელიოსის ძე  

აიეტი, მაგრამ კოლხეთის მეფის მრისხანება, მიუხედავად 

იმისა, რომ მართლაც თავზარდამცემი და შემაძრწუნებე-

ლია, აპოლონიოს როდოსელთან ვერ აღწევს ჰომეროსი-

სეულ გამომსახველობას. „არგონავტიკაში“ არის მნიშვნე-

ლოვანი სიახლეც: აპოლონიოს როდოსელისთვის მითი 

მთლიანად დესაკრალიზებულია, ამიტომ მითის პერსონა-

ჟები ნაკლებად მოგვაგონებენ ჰომეროსის პოემების პათე-

ტიკურ გმირებს. მწერალს შემოაქვს ფსიქოლოგიზმის ელე-

მენტები. ამ მხრივ განსაკუთრებით საინტერესოა იასონზე 

შეყვარებული მედეას სულიერი განცდების, მერყეობის 

(სატრფო თუ სამშობლო?) ამსახველი უძლიერესი პასაჟი 

(III, 615 და შმდ.). აპოლონიოს როდოსელი იყო პირველი 

ეპიკოსი პოეტი, რომელმაც მოქმედების განვითარებას სა-

ფუძვლად დაუდო სიყვარულის მოტივი. ამ პოემაში სამი 

მნიშვნელოვანი სიახლე იკვეთება: ეროსის (ტრფობის) გა-

დამწყვეტი მნიშვნელობა, ფსიქოლოგიური კომპონენტის 

წამოწევა და ახალი ტიპის სუსტი არაჰეროიკული პერ-

სონაჟის  იასონის სახის შექმნა (ანტიკური 2009: 208-211. 

არგონავტიკა 1970). 



60 
 

ელინისტური ეპოქის ცნობილი ეპიკოსი პოეტები 

იყვნენ: 

ლიკოფრონი (ძვ წ-ის IIIს.) მოღვაწეობდა ალექსან-

დრიის ბიბლიოთეკაში. მის პოემაში „ალექსანდრა“ (1474 

ჰექსამეტრი) გადმოცემულია ალექსანდრას (იგივე კასან-

დრას, პრიამოსის ასულის) წინასწარმეტყველება ტროას 

დაღუპვისა და ბერძენთა შემდგომი ბედის შესახებ. 

ნონოს პანოპოლისელს ახალი დროის ჰომეროსს 

უწოდებდნენ. იგი გვიანანტიკური პერიოდის (ან როგორც 

ხშირად წერენ, რომაელთა ბატონობის ეპოქის) ეპიკოსი 

პოეტია (ახ.წ-ის Vს.). ნონოსი წარმოშობით ეგვიპტელი (ან 

კოპტი) იყო და ელინიზებულ ეგვიპტეში ცხოვრობდა. მან 

დაწერა ვრცელი ეპიკური პოემა „დიონისიაკა“, რომელიც 

ეძღვნება დიონისეს მოგზაურობას ინდოეთში ღვინის კულ-

ტის გასავრცელებლად. ნონოსის პოემა მრავალმხრივ საინ-

ტერესო ტექსტია; ჩვენ რამდენიმე ასპექტზე გავამახვი-

ლებთ ყურადღებას: ეს არის, ფაქტობრივად, ყველაზე 

ვრცელი ეპოსი, რომელმაც ჩვენამდე მოაღწია  ტექსტი 

შედგება 48 სიმღერისაგან და გაცილებით ვრცელია, ვიდრე 

„ილიადა“ და „ოდისეა“ ერთად. მეორე თავისებურება არის 

ის, რომ ნონოსი (მეცნიერთა უმეტესობის აზრით) ქრის-

ტიანია. მას ეკუთვნის „იოანეს სახარების პარაფრაზა“  

ჰექსამეტრით გალექსილი იოანეს სახარება. ის, რომ ქრის-

ტიანმა ავტორმა ხელი მოჰკიდა წარმართობის ერთ-ერთი 

გამორჩეული ღმერთის  დიონისეს საქმეთა აღწერას, 



61 
 

მკვლევართა დიდ ინტერესს იწვევს. საქმე ის არის, რომ 

დიონისე არ არის ოდენ ოლიმპოს ღმერთების თანავარს-

კვლავედში შემავალი ღმერთი, მის სახელს უკავშირდება 

მისტერიული კულტი (სწავლება), რომელიც მისტერიაში 

ხელდასხმულთ უკვდავებისა და მარადიული სიცოცხლის 

საიდუმლოებას აზიარებდა. თავად დიონისე  „ორჯერ 

შობილი ღმერთია“, მისი სიმბოლოა ვაზი და ყურძენი; 

ყურძნის „სიკვდილის“ (დაჭყლეტის) შემდეგ „იბადება“ 

ახალი სუბსტანცია  ღვინო  ჭირთა გამქარვებელი. ყურ-

ძნისგან ღვინის და მარცვლისგან თავთავის „დაბადების“ 

საიდუმლოებანი დაედო საფუძვლად ყოველწლიურ (ციკ-

ლურ) სამიწათმოქმედო რიტუალებს და შემდგომ აღმოსავ-

ლურ სწავლებებთან შეთანადებით  მისტერიალურ სწავ-

ლებებს საბერძნეთსა და რომში. ამ საკითხს აქ ვეღარ ჩა-

ვუღრმავდებით, პრობლემა ძალიან სერიოზულია და მას 

უამრავი გამოკვლევა ეძღვნება. აღვნიშნავთ მხოლოდ იმას, 

რომ ეგვიპტელი ქრისტიანი პოეტის (ნონოსის) დიონისეთი 

დაინტერესება და დიონისეს საქმეთა ასეთი დეტალური 

აღწერა ძალიან დიდ ინტერესს აღძრავს. ზოგი მკვლევარი 

ამას „განვითარებული“ წარმართობის ქრისტიანობასთან 

მიახლოების სურვილით ხსნის (როგორც აღვნიშნეთ, წარ-

მართული მისტერიული რელიგიები სწორედ უკვდავების 

იდეას „უტრიალებდნენ“); ზოგის აზრით, „დიონისიაკა“ 

არის წარმართობისა და წარმართული დიონისეს პაროდია.  



62 
 

„დიონისიაკა“, ჰომეროსის პოემების მსგავსად, კომპო-

ზიციური სიმეტრიის პრინციპზეა აგებული. ზოგი მეცნი-

ერი ამ სიმეტრიის საფუძველს ზოდიაქოს 12 ნიშანთან და 

ასტროლოგიურ რიცხვთა სიმბოლიკასთან აკავშირებს. ერ-

თი მოსაზრებით პოემის კომპოზიციური სქემა ითვალის-

წინებს ჟანრული და თემატური ელემენტების სარკისებური 

ასახვის პრინციპს ტექსტის მთავარი ღერძის  ინდოეთის 

ომის გარშემო. სხვა ვარაუდით, პოემის აგებულებაში 

ერთმანეთს ერწყმის ორი მოდელი: აღმავალი და წრიული. 

გამოითქვა მოსაზრება, რომ პოემის მამოძრავებელი მოტი-

ვია ჰერას რისხვა (XXV,1-17). მართლაც, ჰერა დაბადებამდე 

და შემდგომ მუდმივად ემტერებოდა დიონისეს. თუ ჰერას 

რისხვას პოემის ღერძად მივიჩნევთ, მთელ ტექსტში 

წარმოდგენილი ამბები ამ ღერძის მიმართ სიმეტრიულად 

დალაგდება ე.წ. „სარკისებური ანარეკლის“ პრინციპით 

(ზახაროვა 1997:5-53). მკვლევართა ყურადღებას იპყრობს 

ერთი ასპექტიც: სიმბოლური და მეტაფორული სახისმეტყ-

ველების შერწყმა, რაც საკმაოდ უჩვეულოა ეპიკური ჟან-

რისთვის და აშკარად მიუთითებს ახალ ტენდენციაზე. 

ნონოსის გავლენა იმდენად ძლიერი იყო მის თანა-

მედროვე ეპიკოს პოეტებზე, რომ შეიქმნა ნონოსის სტილის 

მიმდევართა სკოლა. მათ შორის გამოირჩევიან კვინტუს 

სმირნელი, ტრიფიოდორე, მუსეოსი, რომლის კალამს 

ეკუთვნის „ჰერო და ლეანდრე“. 

 

 



63 
 

რომაული ეპოსი 
 

მეცნიერებაში დამკვიდრებული ტრადიციის თანახ-

მად, ლათინურენოვანი ანტიკური ლიტერატურის მიმართ 

ვიყენებთ ტერმინს  რომაული ლიტერატურა. რომაული 

ლიტერატურის წარმოშობასა და განვითარებას ერთი მნიშ-

ვნელოვანი თავისებურება ახასიათებს: რომაული ლიტე-

რატურა, ბერძნულთან შედარებით, ბევრად გვიანდელია  

ის ფეხს იდგამს მაშინ, როდესაც დაიწყო ბერძნული მწერ-

ლობის დაღმავლობა. რომაელებმა ახალი ველოსიპედის 

გამოგონება კი არ დაიწყეს, არამედ მზამზარეულად გად-

მოიღეს ბერძენთა მიერ შემუშავებული ჟანრები, ლიტერა-

ტურული ფორმები, მოტივები, პოეტური სემანტიკის საშუ-

ალებები, პერსონაჟებიც კი. რომაელ ლიტერატორებსა და 

სწავლულებს თავისებური წარმოდგენა ჰქონდათ პლაგი-

ატზე: ყველა აზრი, რომელსაც ვეთანხმები, ჩემიც არისო 

(სენეკა 2000: 108), ამიტომ ხშირად არ მიუთითებდნენ იმ 

წყაროს, რომლისგანაც სარგებლობდნენ. ბერძნული ლიტე-

რატურის წიაღიდან ამოზრდილი ლათინურენოვანი ლი-

ტერატურა სწრაფად და წარმატებულად განვითარდა. 

კლასიკური პერიოდის რომაულ ლიტერატურას ბერძნუ-

ლისგან ბევრი თავისებურება და ახალი ეპოქის მასშტა-

ბური აზროვნებისთვის დამახასიათებელი უამრავი სიახლე 

გამოარჩევს. 



64 
 

ჩვენამდე მოღწეული ერთ-ერთი პირველი ლათინურ-

ენოვანი ტექსტი ეკუთვნის ლივიუს ანდრონიკუსს (ძვ.წ-ის 

IIIს.), რომელმაც ბერძნულიდან ლათინურად თარგმნა 

„ოდისეა“. ოდისევსი, ლათინურად  ულისე, არა მარტო 

რომაელთა საყვარელ პერსონაჟად იქცა, არამედ მოგვიანე-

ბით ევროპელებმაც პირველად სწორედ ამ სახელით გა-

იცნეს ეს ბერძენი გმირი. თავად ავტორი  ლივიუს ან-

დრონიკუსი წარმოშობით ბერძენი იყო. იგი ტყვედ ჩავარდა 

ერთ-ერთი ბრძოლისას. პოეტური ნიჭით დაჯილდოებუ-

ლი ტყვე ვინმე ლივიუსს შეუძენია; იგი ლივიუსის სახლში 

ბერძნულ და ლათინურ ენებს ასწავლიდა. „ოდისეაც“ 

სასწავლო მიზნით უთარგმნია და თავისებურად გადაუმუ-

შავებია (ზოგი ეპიზოდი გამოტოვებული ან შეკვეცილია). 

მეორე თავისებურება არის ის, რომ ლივიუს ანდრონიკუსმა 

ბერძენი ღმერთებისა და ცალკეული პერსონაჟების სახე-

ლები რომაულ გარემოს მიუსადაგა, მაგალითად: ზევსი  

იუპიტერი, ჰერა  იუნონა, ათენა  მინერვა, ოდისევსი  

ულისე და ა.შ. 

კვინტუს ენიუსს (ძვ. წ. III-II სს.) ძალიან აფასებდნენ 

რომაელები და უდიდეს პოეტად მიიჩნევდნენ. მან დაწერა 

რომაელთა ნაციონალურ ეპოსად აღიარებული „ანალები“ 

18 წიგნად. ამ ტექსტიდან მხოლოდ ფრაგმენტებმა მოაღწია 

(ყველაზე დიდი ფრაგმენტი 17-20 სტრიქონისგან შედგება). 

„ანალებში“ აღწერილი იყო რომის ისტორია, რომელიც 

იწყება ენეასის ამბით და მოიცავს მთელ შემდეგდროინ-



65 
 

დელ პერიოდს პოეტის თანადროულობამდე. პოემა დაწე-

რილია დაქტილური ჰექსამეტრით. ტექსტი იწყება სიზ-

მრით, რომელიც მკითხველს აუწყებს, რომ ჰომეროსის სუ-

ლი ენიუსის სხეულში ჩასახლდა. ენიუსი მთლიანად ბაძავს 

ჰომეროსს. 

გნეუს ნევიუსი (ძვ.წ-ის III-IIსს.) რომაული წარმო-

შობის პოეტია. მან დაწერა სატურნული საზომით გაწყო-

ბილი ეპიკური პოემა „პუნიკური ომი”“ პოემა შედგება 7 

წიგნისგან და იწყება რომის ადრეული ისტორიით; პოეტს 

სურს მიაკვლიოს რომაელებისა და კართაგენელების (რომ-

ლებსაც ლათინურად პუნებს უწოდებდნენ) დაპირისპი-

რების მიზეზებს და აღწეროს ხანგრძლივი ბრძოლების პე-

რიპეტიები. აქედან გამომდინარე, პოემა ისტორიულ ჟანრს 

მიეკუთვნება, თუმცა ხშირია მითოსური ჩანართებიც. 

ლუკრეციუსის (ძვ. წ-ის I ს.) ფილოსოფიურ-დიდაქ-

ტიკური პოემა „საგანთა ბუნებისათვის“ დაწერილია დი-

დაქტიკური ეპოსისათვის დამახასიათებელი მანერით. 

ლუკრეციუსი ლექსად აყალიბებს ეპიკურეს ფილოსოფი-

ური სისტემის პოსტულატებს. პოეტის მიზანია ფართოდ 

გავრცელდეს ხალხში ეს სწავლება, რომელიც, მისი აზრით, 

ადამიანებს სულიერ წონასწორობას მოუტანს და გაათავი-

სუფლებს სიკვდილის შიშისგან. 

ვერგილიუსს (ძვ.წ-ის Iს.) რომაელთა ჰომეროსს უწო-

დებენ. იგი რომის ე.წ. „ოქროს ხანის“ (ავგუსტუსის ეპოქა) 

პერიოდის პოეტია. ისიც უნდა ითქვას, რომ ვერგილიუსი 



66 
 

შედიოდა იმ ნიჭიერ პოეტთა წრეში, რომელსაც მფარ-

ველობდა და მატერიალურად ხელს უმართავდა ხელოვ-

ნების მოყვარული მდიდარი კაცი  მეცენატი (შემდგომ ეს 

სახელი კულტურის მოღვაწეთა ფინანსური ხელშემწყობი 

პირის აღმნიშვნელ საზოგადო სახელად იქცა). ვერგილი-

უსის პოემებში ყველა პოულობდა იმას, რაც მისთვის იყო 

გასაგები და ახლობელი. ვერგილიუსმა ჩამოაყალიბა 3 

სტილის თეორია. I. დაბალი სტილით შესრულებული 

ტექსტის ნიმუშია „ბუკოლიკები“, რომელიც შედგება 10 

ლექსისგან: კენტები დაწერილია დიალოგის ფორმით, ლუ-

წები  თხრობითი. ძირითადი თემაა სიყვარული, რომე-

ლიც ყველაფერს იმორჩილებს. ამ თხზულებაში აშკარად 

იგრძნობა ელინისტური ეპოქის პოეტების, განსაკუთრებით, 

თეოკრიტეს გავლენა. II. საშუალო სტილი: „გეორგიკები“  

უსიუჟეტო დიდაქტიკური პოემა. როგორც აღნიშნავენ, ამ 

თხზულებით ვერგილიუსმა ჰესიოდე ჩაანაცვლა, თუმცა 

უამრავი სიახლე შეიტანა ჟანრის განვითარებაში და სამ-

ყაროს აღქმის საინტერესო თვალსაზრისი შესთავაზა 

მკითხველს. რაშია ბედნიერება?  კითხულობდა ადამიანი. 

იმაში, რომ იცხოვრო ბუნებასთან შეხმატკბილებულად,  

პასუხობდა ფილოსოფოსი. ფილოსოფოსს კი შეეძლო გან-

ყენებულად აზროვნება და ბუნების მოწყობაში ზეციური 

წესრიგის დანახვა, მიზეზ-შედეგობრიობის შემჩნევა. ასე 

რომ, „გეორგიკები“ მხოლოდ აგრონომიული თხზულება კი 

არ არის, არამედ  ფილოსოფიურიც. ვერგილიუსს აქაც 



67 
 

ჰყავდა დიდი წინამორბედი  ლუკრეციუსი („საგანთა 

ბუნებისათვის“). ისიც მიიჩნევდა, რომ საზოგადოებას ღუ-

პავს სიხარბე, ქედმაღლობა, ხუშტურები. ამ ვნებების მი-

ზეზი სიკვდილის შიშია. თუ ამ შიშს ადამიანი თავს და-

აღწევს, იგი მოიპოვებს სიმშვიდეს, რაც არის კიდეც ბედ-

ნიერება. III. მაღალი სტილის ნიმუშია „ენეიდა“. თუ წინა 

პოემებში ვერგილიუსი თეოკრიტესა და ჰესიოდეს ექიშ-

პება, „ენეიდაში“ ჰომეროსს ეპაექრება. ხატოვანად რომ 

ვთქვათ, ვერგილიუსი იყენებს ჰომეროსისეულ მოტივებს, 

რომლისგანაც ქსოვს პოემას, მაგრამ ქსოვილი, რომელიც 

საბოლოო ჯამში მიიღო  ახალია. 

„ენეიდა“ მითოსურ თემაზეა აწყობილი; აქ ერთმა-

ნეთს ეჯაჭვება ტროას მითი და რომის დაარსების ამბავი. 

მთავარი გმირი ენეასი ქალღმერთ ვენუსის და ტროელი 

ანქიზეს (პრიამოსის ბიძაშვილის) შთამომავალია. პოემა 

შედგება 12 წიგნისგან და 2 მონაკვეთად იყოფა: პირველ 6 

სიმღერაში მოთხრობილია ენეასის ხეტიალი: ტროას და-

ცემის შემდეგ ენეასი სხვა ტროელებთან ერთად ტოვებს 

სამშობლოს და მიემგზავრება იმ მიწისკენ, რომელზე დამ-

კვიდრებაც ღმერთებმა დაუდგინეს. ტექსტის ეს მონაკვეთი 

„ოდისეას“ მსგავსია. VII-XII სიმღერებში მოთხრობილია 

ენეასის ბრძოლებზე იტალიაში დასამკვიდრებლად. ეს ნა-

წილი „ილიადას“ მოგვაგონებს. ამ პოემაშიც „ილიადისა“ და 

„ოდისეას“ მსგავსად, ეპიკური ტექსტის ღერძია რისხვა. 

ენეასზე მრისხანებს ქალღმერთი იუნონა (//ჰერა). ქალ-



68 
 

ღმერთის რისხვა პირადად ენეასს არ გამოუწვევია, მაგრამ 

სწორედ ამ გმირს დაატყდა თავს. საქმე ისაა, რომ ოდესღაც 

ღმერთები  დასხდნენ სათათბიროდ, რომელ ქვეყანას უნ-

და რგებოდა წილად ხმელთაშუა ზღვის სახელმწიფოებზე 

ბატონობა და პირველობა რეგიონში. იუნონა ლიბიის 

(//კართაგენის) მხარეს იყო, ვენუსი (//აფროდიტე)  იტა-

ლიის (რომის) მხარეს. ამ დავაში ვენუსმა გაიმარჯვა და მის 

ვაჟს  ენეასს დაეკისრა ახალი სახელმწიფოს  რომის 

დაფუძნება. იუნონა ღმერთების გადაწყვეტილების წინააღ-

მდეგ ვერაფერს გააწყობდა, მაგრამ ენეასს ძალიან გაუმწარა 

სიცოცხლე: ტროადან წამოსული გმირი 7 წელი ახეტიალა 

ოდისევსივით (რომელზეც პოსეიდონი იყო განრისხებული 

და შინ დაბრუნების საშუალებას არ აძლევდა); შემდგომშიც, 

იუნონა ენეასის მოწინააღმდეგეთა მხარეს იყო ლაციუმის 

ტახტისთვის ბრძოლებისას. 

ვერგილიუსი, ჰომეროსთან შედარებით, აფართოებს 

კოსმოსს, სივრცეს. ენეასი არ მოგზაურობს ირეალურ ქვეყ-

ნებში (ოდისევსის მარშრუტში, როგორც ცნობილია, შედის 

რეალური და ირეალური მხარეები). თუ ჰადესში ოდისევ-

სი იღებს მხოლოდ მისთვის საჭირო ინფორმაციას, ენეასი 

იგებს, რა ელით მის შთამომავლებს ახლო და შორეულ 

მომავალში. ფართოვდება სულიერი სამყარო; განცდათა 

სფერო, ადამიანურის კონცეფცია (გასპაროვი 2000). „ენე-

იდის“ მთელ I ნახევარში ვხედავთ, რომ ენეასი, ფაქტობ-

რივად, თავისი ნება-სურვილის საპირისპიროდ მოქმედებს: 



69 
 

მას არ სურს სამშობლოს დატოვება, ტროაში სიკვდილი 

ურჩევნია (ენეასი ამბობს: „სამჯერ და ოთხჯერ ნეტარი 

არიან ისინი, ვინც მშობლიურ კედლებთან დაეცნენ“. 

ენეიდა I,94-95), მაგრამ ემორჩილება ღმერთების ნებას და 

ტოვებს მშობლიურ მიწას; ენეასი იძულებულია შეელიოს 

საყვარელ ცოლს. იგი მამასთან (ანქიზე, ენეასის მამა, გენეტ-

იკური მეხსიერების სიმბოლოა, რომელიც იტალიის მიწა-

ზე უნდა დაიმარხოს, რათა ენეასს ამ მიწაზე ჰქონდეს წი-

ნაპრის საფლავი, შესაბამისად, ამ მიწის ფლობის უფლება) 

და მცირეწლოვან შვილთან (რომელიც მომავლის სიმბო-

ლოა) ერთად მიემგზავრება. შვიდწლიანი ხეტიალის შემ-

დეგ ლიბიის (//კართაგენის) ნაპირს მიადგა და იქ დედო-

ფალმა დიდომ სიყვარულით გაუთბო გული, მაგრამ ისევ, 

ღმერთების ნებით, გმირი იძულებულია ქურდულად და-

ტოვოს შეყვარებული ქალი და დაადგეს გზას იტალიისკენ. 

ენეასის ერთ-ერთი მუდმივი ეპითეტია პიუს (პიუს) ღმერ-

თისმოშიში (ასეთი რამ ჰომეროსთან წარმოუდგენელია). 

ჩვეულებრივ, „პიუს“ ნიშნავს „ღმერთების, წინაპრების, 

მშობლების, მეგობრების ერთგულს“  ანუ იმის, რაც წარ-

სულთანაა დაკავშირებული. ვერგილიუსთან კი ეს ეპითე-

ტი აღნიშნავს: „ბედისწერისა და ღმერთების ერთგულს“. 

ყველაფერი ენეასის ნების წინააღმდეგ ხდება, სწორედ 

ამიტომ არის იგი ახალი ტიპის გმირი. ისმის კითხვა: რა-

ტომ? რა საჭიროა ასეთი მსხვერპლი. ამაზე ირიბი პასუხი 

შეიძლება მოვიძიოთ VI სიმღერაში: აქ აღწერილია ენეასის 



70 
 

შეხვედრა გარდაცვლილი მამის აჩრდილთან საიქიოში. მწე-

რალი სწორედ ამ ეპიზოდში ახერხებს პოემის ძირითადი 

სათქმელის მხატვრულ ხორცშესხმას. სათქმელი კი  ანუ 

ის, რისთვისაც დაიწერა ეს თხზულება  არის რომის იმ-

პერიის აპოლოგია, რჩეულობის დასაბუთება: რომი რჩე-

ულია იმიტომ, რომ მას შეუძლია დაიცვას ყველა ხალხის 

მშვიდობიანი ერთობა. ამ ერთიანობის სიმბოლო თვით 

რომაელი ხალხის დასაბამში ძევს: ეს სახელმწიფო ხომ 

უამრავი ტომის (ტროელები, ლატინები, ეტრუსკები, არკა-

დიელები და ა.შ) გაერთიანებით შეიქმნა. მართალია, ტროა 

აღარ არის, მაგრამ ტროას თესლიდან ახალი სახელმწიფო 

აღმოცენდა. მსოფლიოზე ბატონობა რომისთვის ტვირთია, 

რომელიც ტვირთის მატარებლისგან მსხვერპლს მოითხოვს 

 უპირველეს ყოვლისა, განხეთქილების, ურთიერთქიშპის 

ვნებათაგან განთავისუფლებას (ენეიდა VI, 832 „შვილებო, 

შვილებო, აღარ მიუბრუნდეთ ამგვარ ომებს“  ანქიზეს 

დარიგება). თავად ენეასიც ამ ტვირთის პირველი მატარე-

ბელი და ყოველგვარი პირადულის მსხვერპლად გამღები 

გმირია, გაწონასწორებული, არაპატივმოყვარე. ვერგილი-

უსის ნოვატორობა არის ის, რომ შექმნა ეპიკური გმირის 

ახალი სახე. 

„ენეიდის“ II ნაწილში აღწერილია ბრძოლები ლაცი-

უმისთვის. ვერგილიუსთან ომი უფრო საშინელია, ვიდრე 

ჰომეროსის „ილიადაში“, შესაძლოა იმიტომ, რომ ეს სამო-

ქალაქო ომია. ამ მონაკვეთში ენეასი ჰგავს ჰომეროსის მო-



71 
 

უთოკავ გმირებს და თავის თავს ტროაში  უმოწყალოდ 

ხოცავს ხალხს ბრძოლებში და საბოლოოდ მიზანსაც აღ-

წევს. ბუნებრივად ჩნდება კითხვა: ღირს კი აღორძინება 

სიკვდილად და სახელი  ტანჯვად? ვერგილიუსი პასუ-

ხობს: ღირს. ვერგილიუსი იყენებს ეპიკური ჟანრისთვის 

დამახასიათებელ ყველა მხატვრულ ხერხსა და საშუალე-

ბას: დაქტილურ ჰექსამეტრს, გაშლილ შედარებებს, დეკ-

ლამაციას, რიტორიკულ შეკითხვებს, აღწერებს, სენტენ-

ციებს და სხვა. 

ოვიდიუსს (ძვ. წ-ის I  ახ. წ-ის Iსს.) ეკუთვნის სხვა-

დასხვა ჟანრის რამდენიმე პოემა. „ტრფობის ხელოვნება“, 

კვაზიდიდაქტიკური („კვაზი“ ვითომ, თითქოს) პაროდიაა. 

ტექსტი 3 ნაწილისგან შედგება; I-II წიგნებში პოეტი რჩევა-

დარიგებებს აძლევს მამაკაცებს, როგორ აირჩიონ ტრფობის 

ობიექტი, მოინადირონ ქალების გული და შეინარჩუნონ 

სიყვარული. III წიგნი ეძღვნება მანდილოსნებს. ოვიდიუსი 

ქალებს ურჩევს, როგორ მოხიბლონ მამაკაცები. 

„ფასტებში“ აღწერილია რომაელთა ყოველთვიური 

დღესასწაულები. წარმოდგენილია სხვადასხვა რიტუალის 

წარმოშობის და მათთან დაკავშირებული მითებისა თუ 

გადმოცემების განმარტება. ოვიდიუსს „ფასტები“ არ 

დაუსრულებია. 

„მეტამორფოზებს“ შუა საუკუნეებში „წარმართულ 

ბიბლიას“ უწოდებდნენ. 15 წიგნისგან შემდგარ თხზულე-

ბაში თავმოყრილია ყველა ცნობილი და იშვიათი მითი 



72 
 

გარდასახვების ანუ მეტამორფოზების შესახებ. ერთადერ-

თი, რის გამოც ეს ტექსტი პოემად ითვლება, არის სალექსო 

საზომი  ჰექსამეტრი და მოცულობა. კლასიკური პოემის-

თვის დამახასიათებელი სხვა ნიშნები „მეტამორფოზებს“ არ 

აქვს. 

„მეტამორფოზებში“ თავმოყრილია 250-ზე მეტი ბერ-

ძნული და იტალიურ-რომაული მითი. ყველა მითი მოგ-

ვითხრობს, როგორ გარდაისახება ადამიანი ახალ სულიერ 

ან უსულო არსებად, ან პირიქით  როგორ სულიერდება 

უსულო საგანი. ვერ ვიტყვით, რომ ოვიდიუსი პირველია, 

რომელმაც ეს თემა ლიტერატურულად დაამუშავა. მას 

ჰყავდა წინამორბედები ელინისტური ეპოქის მწერლების 

სახით (კალიმაქოსის „მიზეზები“, ერატოსთენესი და სხვ.). 

თუმცა, თამამად შეიძლება ითქვას, რომ ოვიდიუსმა 250 

მითოსური ფაბულა ნამდვილ პოეტურ შედევრებად აქცია. 

მთელ ტექსტს კრავს ერთი სულისკვეთება (რომელიც 

პოემის XV თავშია გახცადებული) ადამიანებს არ უნდა 

ეშინოდეთ სიკვდილის; სიკვდილი არ არის დასასრული, ის 

ახალი სიცოცხლის დასაწყისია (მეტამორფოზები XV, 151-

159). სულთა გადასახლება, ანუ მეტემფსიქოზი პითაგორას 

სწავლებითაა შთაგონებული. ეს იდეა მოკლედ ასეა ფორ-

მულირებული „ცვალებადია ყოველივე, არრა ისპობა“ 

( ). ადამიანის სული ცხო-

ველში გადადის, ცხოველისა  ადამიანში და ა.შ. პოემაში 

თავმოყრილია სხვადასხვა ჟანრისთვის დამახასიათებელი 



73 
 

ელემენტები: საგმირო ეპოსის სულისკვეთებითაა დაწერი-

ლი კენტავრებისა და ლაპითების ბრძოლა (XII), ეპილიონის 

მანერით  მითები ფაეთონსა და პროზერპინაზე (II), ნო-

ველას ჰგავს აპოლონისა და დაფნეს ამბავი (II), იდილიური 

რომანის ელემენტები იკვეთება კეიკსისა და ალკინოეს 

თავგადასავალში (XI), ეკფრასისის ნიმუშია მზის ღმერთის 

 ჰელიოსის სასახლის აღწერა (II), სატრფიალო ელეგიას 

მოგვაგონებს პოლიფემოსისა და გალატეას ამბავი (XIII) 

(ურუშაძე 1980: 28 და შმდ.) 

გაიუს ვალერიუს ფლაკუსის (ახ.წ-ის I ს.) „არგო-

ნავტიკა“ აპოლონიოს როდოსელის პოემით არის შთაგო-

ნებული. მასში ასახულია არგონავტთა ლაშქრობა კოლ-

ხეთში, მაგრამ ტექსტი ნაკლულია და წყდება VIII თავზე  

არგონავტების კოლხეთიდან დაბრუნების ეპიზოდზე. კომ-

პოზიციურად ფლაკუსის ტექსტი აპოლონიოს როდოსე-

ლის „არგონავტიკის“ გავლენას განიცდის, მხატვრულ-გა-

მომსახველობითი და ენობრივი თვალსაზრისით  ვერგი-

ლიუსის გავლენა იგრძნობა. რა თქმა უნდა, ძნელია ნაკ-

ლული ტექსტის სტრუქტურასა და ზოგად კონცეფციაზე 

მსჯელობა, მაგრამ მეცნიერები მაინც აღნიშნავენ ვალერიუს 

ფლაკუსის პოემის რამდენიმე ორიგინალურ თვალსაზრისს: 

პოემის ღერძია სამყაროს მოწყობის იუპიტერისეული გეგმა 

(I,531-560), რომელიც 30 სტრიქონით არის გადმოცემული: 

შესავალში აღწერილია ადრინდელი და პოეტის თანადრო-

ული ვითარება. ამას მოსდევს სამყაროს მომავლის დაგეგ-



74 
 

მვა: I. აზიის დაქვეითება. ამ მიზეზით ეწყობა არგონავ-

ტების ლაშქრობა კოლხეთში (შესაბამისად, პირველი ეტა-

პის პირველი საფეხურია მედეას მოტაცება (I, 542-547), მე-

ორე საფეხური  ელენეს მოტაცება (I, 548-554). II ეტაპზე 

უნდა მოხდეს დანაელების (//ბერძნების) დაუძლურება (I, 

555). III ეტაპზე უნდა გაძლიერდეს სხვა ხალხი  (იგუ-

ლისხმება) რომაელები (I, 556-560) (დანელია 2011: 8-9). 

ვალერიუს ფლაკუსი მსოფლიოს მომავალს რომაელის 

თვალთახედვით აღიქვამს. მის პოემაში ღვთაებრივი რის-

ხვის ეპიკური მოტივი ცალკეული პერსონაჟების სისას-

ტიკით არის ჩანაცვლებული.  

● ბოლოს უნდა აღვნიშნოთ, რომ ანტიკური ეპოქის 

ეპიკოს პოეტთა წარმოდგენილი ნუსხა არასრულია. ჩვენ 

შევეცადეთ გამოგვეყო ის გამორჩეული პიროვნებები, რომ-

ლებმაც დიდი წვლილი შეიტანეს ეპოსის ჟანრის ფორ-

მირებასა და ეპოსის ძირითადი სახეების განვითარებაში. 

ბუნებრივია, ვერ მოხერხდა თითოეული პოეტის შემოქ-

მედების სრულყოფილი ანალიზი. ამ შემთხვევაშიც ჩვენი 

მიზანი იყო რეტროსპექტულად წარმოგვედგინა ჟანრის 

განვითარების დინამიკა ლიტერატურის თეორეტიკოსის 

თვალთახედვის გათვალისწინებით. არ შეიძლება არ ით-

ქვას ის, რომ ჩვენ მიერ დასახელებულმა ყველა პოეტმა 

უდიდესი გავლენა მოახდინა არა მხოლოდ თავის თანა-

მედროვეობაზე, არამედ ევროპული ლიტერატურის (და 

ზოგადად ლიტერატურის) განვითარებაზე.  



75 
 

ბიბლიოგრაფია: 

 

ტექსტები: 

არგონავტიკა 1970: აპოლონიოს როდოსელი, არგონავტიკა, თარგმანი და 

კომენტარები აკ. ურუშაძისა, თბილისი: „მეცნიერება“, 1970. 

ბაყაყებისა და თაგვების ომი 2001: ბაყაყებისა და თაგვების ომი, ძველი 

ბერძნულიდან თარგმნა, შესავალი და კომენტარები დაურთო ლ. ბერძე-

ნიშვილმა, თბილისი: „ლოგოსი“, 2001. 

დიონისიაკა 1997: Нонн Панополитанский, Деяния Диониса, пер. с древ-

негреческого Ю. А. Голубца, Санкт-Петербург: „Алетейя“, 1997. 

ენეიდა 1976: ვერგილიუსი, ენეიდა, ლათინურიდან თარგმნა რ. მიმი-

ნოშვილმა, თბილისი: „საბჭოთა საქართველო“, 1976. 

ვეფხისტყაოსანი 1966: შოთა რუსთაველი, ვეფხისტყაოსანი, აკ. შანიძის 

და ალ. ბარამიძის რედ. თბილისი, 1966. 

თეოგონია 1999: Гесиод, Теогония, Труды и дни, пер. с древнегреческого, 

в кн,: Эллинские поэты, Москва: „Ладомир“,1999. 

ილიადა 1979: ჰომეროსი, ილიადა, ძველი ბერძნულიდან თარგმნა რ. მი-

მინოშვილმა, თბილისი: „საბჭოთა საქართველო“, 1979. 

ლუკრეციუსი 1958: ლუკრეციუსი, საგანთა ბუნებისათვის, ლათინური-

დან თარგმნა პ. ბერაძემ, თბილისი: „საბჭოთა საქართველო“, 1958. 

მეტამორფოზები 1980: ოვიდიუსი, მეტამორფოზები, ლათინურიდან 

თარგმნეს: ნ. მელაშვილმა, ნ. ტონიამ, ი. გარაყანიძემ, რედაქცია, შესავა-

ლი წერილი და კომენტარები აკ. ურუშაძისა, თბილისი: თბილისის უნი-

ვერსიტეტის გამომცემლობა, 1980. 

ოდისეა 1975: ჰომეროსი, ოდისეა, თარგმ. ზ. კიკნაძის და თ. ჩხენკელის, 

თბილისი: „ნაკადული“, 1975. 

ოდისეა 1979: ჰომეროსი, ოდისეა, ძველი ბერძნულიდან თარგმნა პ. ბე-

რაძემ, თბილისი: „საბჭოთა საქართველო“, 1979. 

სტრაბონი 1964: Страбон, География, перевод и комментарии Г.А. Стра-

тановского, Москва: 1964. 

პოეტიკა 1976: არისტოტელე, პოეტიკა, ძვ. ბერძნულიდან თარგმნა 

ბ.ბრეგვაძემ, თბილისი: ჟურნალი „საბჭოთა ხელოვნება“, 12, 1976. 

 

სამეცნიერო ლიტერატურა: 

ANET 1955: Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament 
(ANET) ed. by J. B. Pritchard, Princeton 1955. 

 ავერინცევი 1971: Аверинцев С.С., „Греческая „литература“ и ближне-

восточная „словесность“ (противостояние и встреча двух творческих прин-

ципов)“, в кн.: Типология и взаимосвязи литератур древнего мира, Москва: 

„Наука“, 1971. 



76 
 

ავერინცევი 1979: Аверинцев С.С. „Классическая греческая философия 

как явление историко-литературного ряда“. В сб.: Новое в современной 
классической филологии, Москва: 1979. 

ანტიკური 2009: ანტიკური ლიტერატურის ისტორია (საუნივერსი-

ტეტო კურსი), რ. გორდეზიანისა და ნ. ტონიას საერთო რედაქციით, 

თბილისი: „ლოგოსი“, 2009. 

ბოურა 1955: C.M. Bowra, Homer and his Forerunners, Edinburg: 1955. 

ბოურა 1961: C. M. Bowra, Heroic Poetry, London: 1961. 

ბოურა 1962: Bowra C.M.,  A Companion to Homer, ed. by  A. Wace and F. 

Stublings, London: 1962. 

გასპაროვი 2000: Гаспаров М., „Вергилий, или поэт будущего“, в кн.: Об 
античной поэзии, Санкт-Петербург: „Азбука“, 2000. 

გორდეზიანი 2009: ბერძნული ლიტერატურა, ელინური ეპოქის ეპოსი, 
ლირიკა, დრამა, თბილისი: ლოგოსი, 2009. 

გორდონი 1949. 1962. 1965: Gordon C.H., Ugaritic Literature, Rome: 1949. 

Gordon C.H., Before the Bible. The Common Backgrround of Greek and Heb-
rew Civilizations, London: 1962; Gordon. C.H., The Ancient Near East, New 

York: 1965. 

გრინცერი 1971: Гринцер П.А., „Эпос древнего мира“, в кн.: Типология и 
взаимосвязи литератур древнего мира, Москва: „Наука“, 1971. 

DNP 1996: Der Neue Pauly, Enzyklopä die der Antike hg. v. H. Cancik u. H. 

Schneider, 15 Bde., Stuttgart, Weimar: 1996. 

დანელია 2011: დანელია მ., კავკასიური თემატიკა და კავკასიასთან 
დაკავშირებული პერსონაჟები ვალერიუს ფლაკუსის „არგონავტიკაში“, 
სადისერტაციო მაცნე, თბილისი: „ლოგოსი“, 2011. 

ელიადე 1958: Элиаде М., Аспекты мифа, Москва: 1958. 

ენციკლოპედია 1961: Grand Larousse Encyclopedique, Paris: 1961. 

ვებსტერი 1964: T. B. L. Webster, From Mycenae to Homer, London: 1964. 

ვესტი 1966: Hesiodus, Theogonia, ed. M.L. West, Oxford: Clarendon Press, 

1966. 

ვესტი 1978: Opera et Days, ed. M.L. West, Oxford: Clarendon Press, 1978. 

ზახაროვა 1997: Захарова А. В., „Нонн Панополитанский“, в кн: Нонн 
Панополитанский, Деяния Диониса, пер. с древнегреческого Ю. А. Голуб-

ца, Санкт-Петербург: „Алетейя“, 1997. 

იენსენი 1928: Jensen P., Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur, Bd I, 

Strassburg 1906, Bd, Marburg :1928. 

ინდოელი ხალხის 1953: The History and Cultur of the Indian People, vol. 

2, Bombay: 1953. 

კემპბელი 1997: Кэмпбелл Дж., Герой с тысячью лицами. Миф, архетип, 
бессознательное, Киев: „София“, 1997. 



77 
 

ლატაჩი 2001: Latacz J. Troia und Homer, Berlin: 2001. 

ლევი 1953: G. R. Levy, The Sword from the Rock, London: 1953. 

ლესკი 1967: Lesky A. Homeros, Stuttgart: 1967. 

ლიტერატურის თეორია 2001: Теория литературы, т. IV, (Литературный 

процесс), Москва: „Наследие“, 2001. 

ლორდი 1960: Lord A.B., The Singer of  Tales, Cambridge (Mass), 1960.0. 

მჭედლიძე 2010: Mchedlidze M., On the History of the Term Tbilisi: 

Phasis, Vol. 13-14, 2010-2011. 

პარი 1928: Pary M., L’epithete traditionnelle dans Homere, Paris: 1928.  

პარი 1930: Pary M., Studies in the Epic Technique of Oral Verse-making,  I-
II – „Harvard Studies in Classical Philologie“, vol XLI 1930.  

ჟირმუნსკი 1962: Жирмунский В., Народный героический эпос, М.-Л.: 

1962. 

რატიანი 2011: რატიანი ი. ფაბულა და სიუჟეტი, Pro et Contra, თბი-

ლისი: ლიტერატურის ინსტიტუტის გამომცემლობა, 2011.  

სახარნი 1976: Сахарный Н. Л., Гомеровский эпос, Москва: 1876. 

სენეკა 2000: Сенека, „О гневе“, в кн: Философские трактаты, пер. с 

латинского, Санкт-Петербург: 2000. 

სტარი 1962: C.G. Starr, The Origins of Greek Civilization, London :1962 

 სუკთანკარი 1929: V. S. Sukthankar, Critical Studies in the Mahabharata, 

Poona :1944 

TMA 1997: Troia, Mythen und Archäologie, Graz: 1997. 

TTW 2001: Troia, Traum und Wirklichkeit, Stuttgart: 2001. 

უიტმანი 1958: C. H. Whitman, Homer and the  Heroic Tradition, 

Cambridge (Mass): 195 

ურუშაძე 1964: ურუშაძე აკ., ძველი კოლხეთი არგონავტების თქმუ-
ლებაში, თბილისი: თსუ გამომცემლობა, 1964. 

ურუშაძე 1980: ოვიდიუსი, მეტამორფოზები, ლათინურიდან თარგმნეს: 

ნ. მელაშვილმა, ნ. ტონიამ, ი. გარაყანიძემ, რედაქცია, შესავალი წერილი 

და კომენტარები აკ. ურუშაძისა, თბილისი: თბილისის უნივერსიტეტის 

გამომცემლობა, 1980. 

შელინგი 1966: Шеллинг Ф. Философия искусства, Москва: 1966. 

შტალი 1975: Шталь И.В., Гомеровский эпос, Москва: „Высшая школа“, 

1975.  

ცანავა 2005: ცანავა რ. „რისხვა“, წიგნში: მითორიტუალური მოდელები, 
სიმბოლოები ანტიკურ მწერლობაში და ქართული ლიტერატურულ-
ეთნოლოგიური პარალელები, თბილისი: „ლოგოსი“, 2005. 

ცანავა 2011: ცანავა რ. „ოდისეას“ სახეები და ნიღბები, თბილისი: 

„ლოგოსი“, 2011. 

 



78 
 

არჩილ წერედიანი 

 

ანტიკური რომანი 

 

რომანი ანტიკური ლიტერატურის ერთ-ერთ ჟანრად 

ძველი წელთაღრიცხვით II-I საუკუნეებში ჩამოყალიბდა. 

თუ სხვა კლასიკური ჟანრების სახელწოდებები ბერძნუ-

ლიდან მომდინარეობს და მათ ანტიკურობაშივე ეწოდათ 

სახელი, მათგან განსხვავებით, ტერმინი „რომანი“ შუა სა-

უკუნეების ეპოქას უკავშირდება. თავდაპირველად ამ სა-

ხელით არალათინურენოვან ნაწარმოებებს მოიხსენიებ-

დნენ, რომლებიც რომელიმე რომანულ ენაზე იყო დაწე-

რილი და მოიცავდა შუა საუკუნეების სარაინდო რომა-

ნებსა და პოეზიას. ამავე დროს, მასში მოიაზრებოდა ფსევ-

დოისტორიული თუ ლეგენდარული ტექსტებიც. თავდა-

პირველად მას „რომანულ მოთხრობასაც“ უწოდებდნენ, 

მაგრამ ეს სახელწოდება შემოკლდა და უბრალოდ „რო-

მანად“ დარჩა.  

მაშ რას უწოდებდნენ ბერძნები მოგვიანებით ამ სა-

ხელწოდების ქვეშ გაერთიანებულ ტექსტებს? თავად ელი-

ნები ამგვარ თხზულებებს მათთის ცნობილ ტრადიციულ 

ლიტერატურულ ფორმებს უკავშირებდნენ, მაგალითად, 

ისეთებს, როგორებიცაა: დრამა, კომედია, ისტორია, „დრა-

მატიკონი“, „ლოგოსი“, „ბიბლოსი“. გამოდის, რომ იმ ტექს-

ტებს, რომლებსაც ჩვენ ტერმინ „რომანით“ ვაერთიანებთ, 



79 
 

ბერძნები სხვა დანარჩენ ჟანრებს მიაკუთვნებდნენ და 

საგანგებოდ არ გამოყოფდნენ.  

ყოველივე ამის გათვალისწინებით, საბოლოოდ და 

ცალსახად არ არის განსაზღვრული, თუ როგორ წარმოიშვა 

ანტიკური რომანი. ამ საკითხის კვლევისას არაერთი წი-

ნააღმდეგობრივი საკითხი იჩენს თავს, რაც პრობლემის 

საბოლოოდ გადაწყვეტას ხელს უშლის. ყოვლისმომცველი 

განსაზღვრების მოფიქრება, რომელიც დაიტევს როგორც ამ 

ჟანრის შინაარსობრივ მხარეს, ისე მის კომპოზიციურ სპე-

ციფიკასა და ესთეტიკურ არსს, საკმაოდ დიდ სირთულეს 

წარმოადგენს. არც მსოფლიო ლიტერატურაში მისი ადგი-

ლის განსაზღვრაა მარტივი საქმე. 

ამ ჟანრის წარმოშობის შესახებ ბევრი განსხვავებული 

აზრი არსებობს, მაგრამ დარწმუნებით შეიძლება ითქვას, 

რომ ანტიკურმა რომანმა თავისი განვითარების განსაკუთ-

რებულ საფეხურს რომის იმპერიის დროს მიაღწია. ვინა-

იდან ამ ჟანრის აღზევება ანტიკური საზოგადოების დაცე-

მას დაემთხვა, არ არის გასაკვირი, რომ მასში ეს პროცესი 

აირეკლა.  

მიუხედავად იმისა, რომ „რომანის“ სახელწოდებით 

ცნობილი ტექსტები საკმაოდ განსხვავდება ერთმანეთისგან, 

მაინც ადვილად შეგვიძლია შევნიშნოთ სიუჟეტური ხაზისა 

და მთავარი პერსონაჟების მსგავსება. 

ანტიკურ რომანს გააჩნია თავისი განვითარების გზა, 

რომელიც კონკრეტული ავტორების სახელებთანაა დაკავ-



80 
 

შირებული. მაგალითად, ასეთ ეტაპად შეიძლება ჩაითვა-

ლოს II საუკუნის ავტორი აქილეოს ტატიოსი და მისი 

რომანი „ლევკიპე და კლიტოფონტი“. ამ ტექსტის თავი-

სებურება ის გახლავთ, რომ ნაწარმოების მთავარი პერ-

სონაჟი შეყვარებული წყვილი, უკვე აღარ არის გაიდეალე-

ბული. პირიქით, ისინი საკუთარ თავში ატარებენ ჩვეუ-

ლებრივი ადამიანისთვის დამახასიათებელ მანკიერ თვი-

სებებს. აღნიშნულ ტექსტში ვხვდებით რომანის ჟანრის-

თვის ნიშანდობლივ მოტივებს, ისეთებს, როგორებიცაა გა-

დაცმისა და სასამართლოს მოტივები. მასში, ასევე, პარო-

დირებულია იქამდე არსებულ ტექსტებში ასახული 

მოტივები. 

ანტიკური რომანის კიდევ ერთი საყურადღებო ნი-

მუშია ლონგოსის „დაფნისი და ქლოე“. მისი დაწერის 

ზუსტი თარიღი ცნობილი არ არის, თუმცა, სავარაუდოა, 

რომ ის ახალი წელთაღრიცხვის I-II საუკუნეებს უნდა 

მიეკუთვნებოდეს. ავტორის შესახებ ჩვენ თითქმის არაფერი 

ვიცით. აღნიშნული რომანის სიახლე ის გახლავთ, რომ აქ 

შეყვარებული წყვილი პასტორალურ ცხოვრებას მისდევს, 

ქალ-ვაჟს მწყემსთა მფარველი ღვთაება იცავს. ლონგოსის 

რომანში მნიშვნელოვან როლს ასრულებს „გადაგდებული 

და შემდგომ ნაპოვნი ბავშვის“ მოტივი. „დაფნისისა და 

ქლოეს“ ტექსტში ასეთი ორი ბავშვია  ბიჭი და გოგონა. 

ბიჭს თხა კვებავს და მწყემსი ზრდის, გოგონას კი ცხვარი 

კვებავს და მეცხვარე ზრდის. ქალ-ვაჟის ნამდვილი წარ-



81 
 

მომავლობა მკითხველისათვის მოგვიანებით გახდება ცნო-

ბილი. აუცილებლად უნდა აღინიშნოს, რომ სხვა ტექს-

ტებისგან განსხვავებით, აქ წყვილის ურთიერთსიყვარუ-

ლის ფსიქოლოგიური ასპექტებიც არის ნაჩვენები. ლონგო-

სის რომანში „რეალისტურთან“ ერთად მრავლად გვხვდება 

ზღაპრული ელემენტებიც. პერსონაჟთა ხასიათების გასახ-

სნელად ლონგოსი მონოლოგებს იყენებს. მანვე შემოიტანა 

ბუნების სურათების აღწერა: ადამიანების ცხოვრება აქ 

ბუნების ფონზე არის ნაჩვენები. მკვლევრებს არაერთგზის 

აღუნიშნავთ ლონგოსის ტექსტის ერთგვარი სიმეტრი-

ულობაც, რაც არა მხოლოდ კომპოზიციას ეხება, არამედ  

პერსონაჟების ხასიათსა და ნაწარმოების ზოგად იდეურ-

თემატურ ასპექტსაც. კიდევ ერთი მოტივი ტექსტში ნაჩ-

ვენები დაპირისპირებაა ცხოვრების ორ განსხვავებულ წესს 

შორის. ერთი მხრივ, მანკიერი და ამორალური ქალაქი, 

რომლის საპირწონეა სოფლის ჰარმონიული ცხოვრება. ეს 

ტექსტი ანტიკური რომანის ერთ-ერთ საუკეთესო ნიმუშად  

მიიჩნევა. 

ყველაზე მოცულობითი ტექსტი, რომელსაც ანტიკურ 

რომანს მივაკუთვნებთ და რომელმაც ჩვენამდე მოაღწია, 

ჰელიოდორეს „ეთიოპიკა“ გახლავთ. ის ჩვენი წელთაღ-

რიცხვის IV საუკუნეს მიეკუთვნება. სწორედ ამ თხზუ-

ლებით სრულდება ბერძნულ-რომაული რომანის ერთი 

ტიპის ჟანრობრივი ევოლუცია. ავტორის ინტერესი მრა-

ვალმხრივია და შეეხება მითოლოგიას, რელიგიას, რელი-



82 
 

გიურ ფილოსოფიასა და რელიგიურ მორალს. რომანი კომ-

პოზიციურად საკმაოდ რთულია, მოქმედება ძირითადად 

ეგვიპტეში ხდება, საბერძნეთი კი მხოლოდ მეორეხარის-

ხოვანი პერსონაჟების მონათხრობში ფიგურირებს. თუკი 

სხვა ანტიკურ რომანებში გმირი ტოვებს თავის სამყოფელს, 

გადალახავს მრავალ წინააღმდეგობას და ბოლოს ისევ უკან 

ბრუნდება, „ეთიოპიკის“ გმირი ბავშვობას საბერძნეთში 

ატარებს, ხოლო არაერთი განსაცდელის გადალახვის შემ-

დეგ შეყვარებულების ხელახალი შეხვედრა ეთიოპიაში 

ხდება.  

ანტიკური ლიტერატურისთვის დამახასიათებელ 

ამაღლებულ გმირს  ისეთს, როგორსაც ტრაგედიასა და 

ეპოსში ვხედავთ, მოგვიანებით ჩაენაცვლა ახალი ტიპის 

გმირი  რომანის გმირი, რომელიც, ტრაგედიის პერსო-

ნაჟთა მსგავსად, აუხსნელი სამყაროს წინაშე კი არ დგას, 

არამედ პირადი ინტერესები ამოძრავებს და ინდივიდუ-

ალური გრძნობები გააჩნია. იგი საკუთარ „პატარა“ სამყაროს 

ეკუთვნის. ლიტერატურული ინტერესის საგანი უფრო და 

უფრო მეტად ხდება თანამედროვე ცხოვრება.  

მართალია, ანტიკურმა რომანმა შეითვისა სხვა ჟან-

რებისთვის დამახასიათებელი ნიშნები, მაგრამ ყოველივე ეს 

მექანიკური ჯამი არ არის. ჩვენ წინაშე ანტიკური ლიტე-

რატურის ახალი ჟანრია.  

მ. ბახტინის კონცეფციის თანახმად, ანტიკური რომა-

ნი პირობითად შეგვიძლია გავყოთ ორ ძირითად ჯგუფად: 



83 
 

პირველია ე.წ. განსაცდელის ავანტიურული რომანი (სა-

სიყვარულო რომანი). აქ ერთიანდება ე.წ. „ბერძნული“ ან 

„სოფისტიკური“ რომანი, რომელიც ჩვენი წელთაღრიცხვის 

II-VI საუკუნეებს მიეკუთვნება. ბერძნული რომანების 

სიუჟეტთა შემადგენელი მოტივები გასაოცრად ემთხვევა 

ერთმანეთს, იმდენად, რომ ადვილად შეიძლება ტიპური 

სქემის შედგენაც კი, რომელიც დაახლოებით ასე გამო-

იყურება: ჩვენ წინაშეა საქორწინო ასაკის ახალგაზრდა 

წყვილი. მათი წარმომავლობა უცნობი ან იდუმალებით 

მოცულია. ორივენი გამორჩეული სილამაზის ახალგაზ-

რდები არიან. ისინი მოულოდნელად ხვდებიან ერთმანეთს 

და, როგორც წესი, ეს დიდ დღესასწაულზე ხდება. მათში 

მოულოდნელი და წამიერი ვნება იფეთქებს, მაგრამ და-

ქორწინება შეუძლებელია. ქალ-ვაჟი გარკვეული გარემო-

ებების გამო შორდება ერთმანეთს; შემდეგ ისინი ეძებენ და 

პოულობენ ერთმანეთს, ეს დაშორება და პოვნა რამდენ-

ჯერმე მეორდება. ჩვენს წინაშეა ჩვეულებრივი დაბრკო-

ლებები: ქორწილის წინ პატარძლის გატაცება, მშობლების 

წინააღმდეგობა, შეყვარებულთა გაქცევა, მოგზაურობა, 

ზღვის ბრძოლა, გემის დაღუპვა, სასწაულებრივი გადარ-

ჩენა, მეკობრეთა თავდასხმა, ტყვეობა და საპყრობილეში 

ყოფნა; შეყვარებულთა უმწიკვლოების ხელყოფის მცდე-

ლობა, ომი, ბრძოლები, მონად გაყიდვა, მოჩვენებითი სიკ-

ვდილი, გადაცმა, ამოცნობა, მოჩვენებითი ღალატი, ცრუ 

ბრალდება, სასამართლო პროცესი. იმ შემთხვევაში, თუ 



84 
 

მშობლებს აქამდე არ იცნობდნენ, გმირები პოულობენ მათ. 

მნიშვნელოვან როლს ასრულებენ მოულოდნელად გამო-

ჩენილი მეგობრები ან მტრები, წინასწარმეტყველება, წი-

ნათგრძნობა, სიზმარი. რომანი მთავრდება დიდებული 

ქორწილით. ასეთია რომანის ძირითადი სიუჟეტური 

მოტივები.  

მოქმედების გეოგრაფია საკმაოდ დიდია, ზოგჯერ 

მოქმედება ოთხ-ხუთ ქვეყანაში ვითარდება. ტექსტებში 

საკმაოდ ხშირად გვხვდება ამა თუ იმ გამორჩეული ქვეყნის 

თუ ქალაქის, ხელოვნების ნიმუშებისა თუ წეს-ჩვეულე-

ბების აღწერა. ასევე ვხედავთ ხოლმე ამა თუ იმ ფილო-

სოფიური, პოლიტიკური თუ სხვა სახის მსჯელობებს. შე-

იმჩნევა გარკვეული სწრაფვა ენციკლოპედიურობისკენ, რაც 

ამ ჟანრისთვის ზოგადადაა დამახასიათებელი. ზემოთ 

ჩამოთვლილი მოტივები, რა თქმა უნდა, პირველად რო-

მანში როდი გამოუყენებიათ, არამედ ანტიკური ლიტე-

რატურის სხვადასხვა ჟანრებში გვხვდება. ასე რომ, რომანის 

სტრუქტურაში ანტიკური ლიტერატურის მეტ-ნაკლებად 

ყველა ჟანრის შემადგენელი ელემენტია გაერთიანებული, 

მაგრამ ეს ელემენტები სრულიად ახალ მთლიანობას  ახალ 

ქრონოტოპს ქმნიან.  

გარდა განსაცდელის ავანტიურული რომანისა, არსე-

ბობს ანტიკური რომანის მეორე ტიპიც. მას მ. ბახტინი 

ავანტიურულ-ყოფით რომანს უწოდებს. ამ კატეგორიაში 

მხოლოდ ორი ტექსტი ერთიანდება: პეტრონიუსის „სატი-



85 
 

რიკონი“, რომელმაც ჩვენამდე ფრაგმენტების სახით 

მოაღწია და აპულეუსის „ოქროს ვირი“. თუმცა, ამ ტი-

პისთვის ნიშანდობლივი არსებითი ელემენტები სხვა 

ჟანრებშიც იჩენს თავს  პირველ რიგში, სატირებში და, ამას 

გარდა, „ცხორებათა“ ჟანრის ქრისტიანულ თხზულებებში. 

ანტიკური რომანის ამ ტიპში გაერთიანებულია ავანტი-

ურული და საყოფაცხოვრებო დრო. ამ გზით სრულიად 

ახალი ქრონოტოპი წარმოიქმნება.  

აპულეუსის „ოქროს ვირის“ მთავარი გმირის მიერ 

განვლილი გზა ორგვარია: ერთი მხრივ, მისი ცხოვრების 

გზა გადმოცემულია „მეტამორფოზების“ სახით; მეორე 

მხრივ კი, ქვეყანაში მისი რეალური მოგზაურობის გზაა 

ნაჩვენები, რომელსაც ვირად გარდასახული მთავარი გმირი 

 ლუციუსი გადის.  

მ. ბახტინის აზრით, გარდასახვის მოტივი ხალხური 

ზეპირსიტყვიერებიდან მოდის. მეტამორფოზის მითოლო-

გიური მოტივი თავს იჩენს, ერთი მხრივ, ფილოსოფიაში, 

მეორე მხრივ კი, ეს იდეა საფუძვლად უდევს ანტიკურ, 

პირველ ყოვლისა, ელევსინურ მისტერიებს და, ბოლოს, 

ლიტერატურაშიც გამოვლინდება. აპულეუსის „ოქროს 

ვირში“ ეს ტენდენცია უფრო მეტად ინდივიდუალურ, 

იზოლირებულ ხასიათს ატარებს და დაკარგული აქვს ის 

მასშტაბურობა და ძალა, რომლებითაც მეტამორფოზა სხვა 

შემთხვევებში გამოირჩეოდა. რომანში გარდასახვა უკვე 

ადამიანის პირადი ბედის გამოხატვისა და გააზრების ფორ-



86 
 

მად იქცევა. თუმცა, ფოლკლორული ტრადიციის გავლენით 

მეტამორფოზებმა შეინარჩუნა საკმარისი ენერგია, რათა 

კერძო ადამიანის ბედს მთლიანად განსაზღვროს.  

მეტამორფოზის საფუძველზე მთელი ადამიანური 

ცხოვრების ტიპი იქმნება, თავისი გარდატეხებითა და კრი-

ზისული მომენტებით. ამ გზით ჩვენს წინაშე წარმოდგება 

ადამიანი, მისი სხვადასხვაგვარი სახით. რომანი მოგვითხ-

რობს, თუ როგორ იქცევა ერთი ადამიანი სხვად, ეს ეტაპები 

კი ნაჩვენებია, როგორც მისი ცხოვრების განსხვავებული 

საფეხურები.  

სწორედ ამით განსხვავდება აპულეუსის სიუჟეტი 

ბერძნული რომანის სიუჟეტისაგან. „ოქროს ვირში“ აღწე-

რილი მოვლენები განსაზღვრავს გმირის მთელს ცხოვრებას, 

მაგრამ მთხრობელი არ გვიყვება მას სრულად - ეს არ 

გახლავთ ბიოგრაფიული ცხოვრება მთელი თავისი სის-

რულით, არამედ  რამდენიმე ძირითადი მომენტი, რომ-

ლებსაც განსაზღვრავს გმირის ხასიათი. ამის შესატყვისად, 

რომანში ერთი და იგივე ადამიანის ორი ან სამი სახე ჩანს, 

რომელთაც ერთმანეთისგან კრიზისები და მისი ხელახლა 

შობა ყოფს და აერთიანებს. აპულეუსი ლუციუსს სამი 

სახით წარმოგვიდგენს: ლუციუსი მანამ, სანამ ვირად იქ-

ცეოდა; ლუციუსი  ვირი; მისტერიულად განწმენდილი და 

განახლებული ლუციუსი. ამის პარალელურად, წარმოდ-

გენილია ფსიქეას ორი  გამომსყიდველი ტანჯვის წინა და 

ამის შემდგომი სახე.  



87 
 

მ. ბახტინის მითითებით, დაახლოებით იგივე პრინ-

ციპი იჩენს თავს ადრექრისტიანულ ტექსტებშიც, სადაც 

ცოდვილი ადამიანის ხელახლა დაბადება და წმინდანად 

ქცევაა გადმოცემული. ზოგჯერ მათ შორის მესამე ეტაპიც 

შეიძლება გამოვლინდეს, როცა გმირის საკუთარ თავთან 

ასკეტური ბრძოლაა გადმოცემული.  

მართალია, რომანში ლუციუსს გადახდენილი ამბის, 

ჯადოსნური გარდასახვის ძირითადი წარმმართველი შემ-

თხვევითობაა (იმის ნაცვლად, რომ ფოტიდას ლუცი-

უსისთვის ის მალამო მიეცა, რომელიც ვაჟს ფრინველად 

გადააქცევდა, შემთხვევით სხვა მალამო მისცა, რომელმაც 

ის ვირად აქცია), მაგრამ შემთხვევითობამ კი არა, ავხორ-

ცობამ, ახლგაზრდულმა გამოუცდელობამ და უადგილო 

ცნობისმოყვარეობამ მიიყვანა ლუციუსი განსაცდელამდე, 

თუმცა, ეს ინიციატივა დადებითმა, შემოქმედებითმა იმ-

პულსმა კი არ შვა, არამედ შეცდომამ, დანაშაულმა (რაც 

ქრისტიანულ ცხოვრებათა ვარიანტში ცოდვად გადაიქცა). 

ვირადქცეულ ლუციუსს ქალღმერთი ისიდა ეხმარება, რათა 

კვლავ ადამიანური სახე მიიღოს. სწორედ ის კარნახობს 

ვაჟს, თუ როგორ უნდა მოიქცეს. არც ქალღმერთის დახ-

მარებაა იღბლიანი შემთხვევითობა (როგორც ეს ბერძნულ 

რომანშია), არამედ ისიდა ლუციუსის წინამძღოლია გან-

წმენდის გზაზე. აპულეუსის რომანში გმირის ცხოვრებას 

ბედისწერა კი აღარ განსაზღვრავს, არამედ გმირი თავად 

არის საკუთარი თავის ბატონ-პატრონი. აქ ბრმა შემთხ-



88 
 

ვევითობის როლს ზღუდავს, ერთი მხრივ, ლუციუსის 

თავისუფალი ნება და მეორეს მხრივ, ქალღმერთის 

მფარველობა.  

ზუსტად ასევეა რომანის მეორე, პარალელურ სი-

უჟეტშიც, სადაც ამურის და ფსიქეას ამბავია მოთხრობი-

ლი. ჯაჭვის პირველი რგოლი აქაც გმირის ბრალეულობაა, 

ბოლო კი ღმერთების მფარველობა.  

აქედან გამომდინარე, ავანტიურული სიუჟეტი, მთე-

ლი თავისი შემთხვევითობების ჩათვლით, ექვემდებარება 

შემდეგ სქემას: ცოდვა  სასჯელი  გამოსყიდვა  ნეტარება. 

სწორედ ეს სქემა (ბახტინის მიხედვით, „რიგი“) განსაზღ-

ვრავს ლუციუსის გარდასახვების თვითეულ ეტაპს: და-

უფიქრებელი და ცნობისმოყვარე ლუციუსი  ლუციუსი-

ვირი; ტანჯვის დამთმენი  განწმენდილი და გაბრწყინე-

ბული ლუციუსი. სიუჟეტს საფუძვლად უდევს ადამიანის 

პასუხისმგებლობა.  

საბოლოოდ, შეიძლება ითქვას, რომ ანტიკური რო-

მანის ორივე ტიპს აერთიანებს ის, რომ პერსონაჟები აქ 

პრივატული, იზოლირებული ადამიანები არიან. ის, რაც 

მათ თავს გადახდებათ, მხოლოდ მათი „ბედისწერაა“. ეს 

კონკრეტული ადამიანის პირადი საქმეა. ადამიანის ბედსა 

და სამყაროს შორის დამოკიდებულებას გარეგანი ხასიათი 

აქვს. ადამიანი იცვლება, განიცდის მეტამორფოზებს, სამ-

ყარო კი უცვლელი რჩება.  



89 
 

ანტიკური რომანის შესწავლის საქმეს ართულებს ის 

ფაქტი, რომ შესაბამისი მასალა საკმაოდ მცირე რაოდე-

ნობითაა შემონახული, რაც რიგ კითხვებზე საბოლოოდ 

პასუხის გაცემას აძნელებს. ავტორთა შესახებ თითქმის 

არაფერი ვიცით, ან, უკეთეს შემთხვევაში, ძალზედ მცირე 

ცნობები მოგვეპოვება. რთულია სრულფასოვანი მსჯელო-

ბა რომანის კომპოზიციასა და სტრუქტურაზე, რადგან 

ტექსტები ფრაგმენტულად არის ჩვენამდე მოღწეული. ასე-

ვე, სირთულეს ქმნის მათში გვიანდელი ჩანართების არ-

სებობაც. ამის გამო, ხშირ შემთხვევაში, მკვლევრები გვერდს 

ვერ უვლიან სუბიექტურ მსჯელობებს.  

ერთ-ერთი ყველაზე ადრეული ფუნდამენტური გა-

მოკვლევა, რომელიც ანტიკურ რომანს მიეძღვნა, ერვინ 

როდეს ეკუთვნის. მისი სათაურია „ბერძნული რომანი და 

მისი წინამორბედები“, რომელსაც მომავალში მრავალი 

მკვლევრის ნაშრომი დაეფუძნა. მიუხედავად იმისა, რომ 

მასში გამოთქმული შეხედულებები მოგვიანებით კრიტი-

კულად გადაისინჯა, ამ ნაშრომის მნიშვნელობა მაინც არ 

დაკნინებულა და ის კლასიკურ ნაშრომად დარჩა. ავტორის 

ყურადღების ცენტრში ექცევა ანტიკური რომანის სათა-

ვეები. უარყოფს რა რომანის აღმოსავლურ წარმომავლობას, 

როდე სამიჯნურო რომანის წარმომავლობას ძველ საბერ-

ძნეთს უკავშირებს. იკვლევს რა ამ ჟანრის წინაპირობებს, 

მკვლევარი ალაგებს მის შემადგენელ ელემენტებს: გმირე-

ბის სასიყვარულო ისტორია, მათი ხეტიალი და მათ თავს 



90 
 

გადახდენილი თავგადასავალი, სოფისტიკური მჭევრმეტყ-

ველება. ამგვარად, სამიჯნურო რომანში გვხვდება ფანტას-

ტიკური და გეოგრაფიული ცოდნის შერწყმა ელინისტურ 

სამიჯნურო პოეზიაში გავრცელებულ მოტივებთან და 

ხერხებთან. აქედან გამომდინარე, როდე გამოყოფს სამ 

საწყისს, რომლებიდანაც მომდინარეობს ანტიკური რომა-

ნი. ესენია: ელინისტური სამიჯნურო პოეზია, მოგზაურო-

ბასთან დაკავშირებული უტოპიური ლიტერატურა და მე-

ორე სოფისტიკის პერიოდის რიტორიკა. ელინიზმის ეპო-

ქამ, რომელმაც ყურადღება ადამიანის შინაგან სამყაროზე 

გაამახვილა, მთელი ლიტერატურა წარმოქმნა, რომელიც 

სასიყვარულო თემატიკით იყო გაჯერებული. სწორედ 

ამასთან არის დაკავშირებული კალიმაქეს ელეგიები, ასევე 

 თეოკრიტეს იდილიები და აპოლონიოს როდოსელის 

ეპოსი. სწორედ ამ პოეზიაშია წარმოდგენილი სასიყვარუ-

ლო თემატიკის გადმოსაცემად საჭირო ის ხერხები, რომ-

ლებიც მოგვიანებით სამიჯნურო რომანმაც გამოიყენა. რო-

დეს მოსაზრებით, ანტიკურ რომანში ერთმანეთს შეერწყა 

ელინისტური პოეზიისთვის დამახასიათებელი ეროტიზმი 

და გამონაგონი (ფანტასტიკური) მოგზაურობის ელემენტი, 

და სწორედ ამ ორი ელემენტის სინთეზმა განაპირობა 

ანტიკური რომანის აღმოცენება. გარკვეულ ეტაპზე ეთნოგ-

რაფიულ-ფილოსოფიურ იდილიას ეროტიკული ელემენტი 

შეერწყა. ამ ორი განსხვავებული შემადგენელი ნაწილების 

გაერთიანებამ ანტიკური რომანი წარმოშვა. მის ფორმირე-



91 
 

ბაზე მნიშვნელოვანი კვალი დატოვა რიტორიკამაც. სასიყ-

ვარულო თემის დამუშავებისას მოხდა ლირიკისა და 

რიტორიკის შერწყმა.  

რაც შეეხება ქრონოლოგიას, მკვლევრის აზრით, ყვე-

ლაზე ძველად ის რომანები უნდა მივიჩნიოთ, სადაც 

გეოგრაფიული ელემენტი ჭარბობს, რომელიც ნელ-ნელა 

უთმობს ადგილს ეროტიზმს. ყველაზე ძველად როდე 

მიიჩნევს ანტონიუს დიოგენეს, რომელიც სოფისტიკურ გავ-

ლენას მოკლებულია; მას მოსდევს იამბლიქოსის და ქსე-

ნოფონტე ეფესელის რომანები, რომლებიც სოფისტიკის 

თავდაპირველ აყვავებას ემთხვევა, ხოლო მის დაცემას 

უკავშირდება ჰელიოდორეს შემოქმედება. აქილეოს ტატი-

ოსის და ლონგოსის ნაწარმოებები სოფისტიკის ხელახალ 

აღზევებას უკავშირდება, ხოლო ანტიკური რომანის ეპო-

ქის დამთავრებას მკვლევარი უკავშირებს ქარიტონის შე-

მოქმედებას, რომელიც ანტიკური რომანის ადრეული ნი-

მუშების კომპილაციას წარმოადგენს.  

როდე გადაჭრით უარყოფდა ანტიკური რომანის 

კავშირს ბერძნულ ნოველასთან. ის ნოველას განმარტავდა 

ადამიანთა ურთიერთდამოკიდებულების რომელიმე კონ-

კრეტულ მაგალითზე და მიიჩნევდა, რომ ნოველა ბევრად 

უფრო ახლოს დგას ცხოვრებსთან, ვიდრე  ანტიკური 

რომანი და ბევრად ახლოსაა ახალ კომედიასთან. აქედან 

გამომდინარე, მკვლევარი არისტიდეს „მილეთური მოთხ-

რობების“ კავშირს რომანის განვითარებასთან უარყოფს.  



92 
 

მოგვიანებით აღმოჩენილმა პაპირუსებზე შესრულე-

ბულმა ტექსტებმა, რომელთა დათარიღება შედარებით ნაკ-

ლებად პრობლემატურია, აჩვენა, რომ როდესეული და-

თარიღება ზუსტი არ არის.  

ვ. შმიდის (რომელიც როდესეული სქემისგან განს-

ხვავებით, გეოგრაფიული უტოპიის გავლენას გადამწყვეტ 

მნიშვნელობას არ ანიჭებს) შეხედულებით, უფრო ადრე-

ულად ის რომანები უნდა ჩაითვალოს, რომლებშიც მთავარ 

გმირად ისტორიული გმირია წარმოდგენილი და ისტორი-

ული მოვლენებია გადმოცემული. ამ ლიტერატურულ ნა-

წარმოებებში მკაფიოდ არ ჩანს რიტორიკული სკოლების 

გავლენა. შმიდის აზრით, ადრეული რომანებისთვის დამა-

ხასიათებელია ტექსტის აგების სიმარტივე და მითოლო-

გიური სიუჟეტებისა და პერსონაჟების გამოყენების ტენ-

დენცია, რაც ჯერ კიდევ ელინისტური პოეზიიდან მომ-

დინარეობს. მაგრამ სიუჟეტის აგების ცნობილი სიმეტრი-

ულობა, პერსონაჟთა დალაგება და თვითონ მთავარი გმი-

რების მეტყველება სოფისტიკური რიტორიკის გავლენაზე 

მიუთითებს. ლიტერტურული ჟანრი უკვე შექმნილია, 

თუმცა ამ ჟანრის ტექნიკა ჯერ სრულფასოვნად არ არის 

შემუშავებული და უკავშირდება იმ ლიტერატურულ ნი-

მუშებს, საიდანაც ავტორმა მასალა აიღო, ანუ, დიდწილად, 

ისტორიოგრაფიასა და სოფისტიკურ მჭევრმეტყველებას. 

შემდგომში, როდესაც ავტორები ახალი ჟანრის ტექნიკას 

ეუფლებიან, პირვანდელ სიუჟეტს ახალი თავგადასავლე-



93 
 

ბითა და ფსიქოლოგიური ნიუანსებით ართულებენ, ქმნიან 

ახალ ლიტერატურულ ტიპებს და ახალ შაბლონს უდებენ 

დასაბამს. ქარიტონისა და ქსენოფონტეს რომანები ის 

ტექსტებია, სადაც ავტორები მასალას უკვე თავისუფლად 

ეპყრობიან.  

გარკვეულ ეტაპზე პოპულარული იყო ე. შვარცის 

შეხედულება, რომლის მიხედვითაც რომანი წარმოიშვა 

ელინისტური ისტორიოგრაფიის დაცემის შედეგად, შემ-

დგომში ისტორიულ რომანად ჩამოყალიბდა, ბოლოს კი 

სოფისტიკურ სამიჯნურო რომანად იქცა.  

რ. რეიცენშტეინმა მიუთითა რომანის კავშირზე არე-

ტალოგიასთან და ამავე დროს ხაზი გაუსვა მათ არსებით 

განსხვავებებს. ასევე, მან შეამჩნია აპულეუსის მო-

ნათხრობის კავშირი მითთან ამურისა და ფსიქეას შესახებ. 

ამავე დროს მკვლევარი მიიჩნევდა, რომ რომანის წარმო-

შობის საკითხის შესწავლისას გვერდს ვერ ავუვლით აღმო-

სავლური მოთხრობის ჟანრებს.  

ბ. ლავანინის შეხედულებით, რომანი ადგილობრივი 

ლეგენდებისა და გადმოცემებისგან წარმოიშვება. სწორედ 

ეს ლეგენდები იქცევა „ინდივიდუალურ რომანად“, რო-

დესაც ანტიკური ლიტერატურის ინტერესი სახელმწიფოს 

ბედიდან ინდივიდის ბედზე გადაინაცვლებს, ისტორიოგ-

რაფიაში წინა პლანზე სასიყვარულო თემა გამოდის და, 

თავისთავად, „ადამიანურ“ ინტერესად იქცევა.  



94 
 

უნგრელი მკვლევარი კ. კერენი წარმოადგენს რომანის 

ტიპური განმეორებადი ეპიზოდების სქემას, რომელსაც 

ოსირისისა და ისიდას შესახებ ეგვიპტურ მითთან აკავ-

შირებს, ხოლო რომანს ნინის შესახებ ასირიულ-ბაბილო-

ნური ლეგენდის მოგვიანო ფორმად მიიჩნევს. კვლევაში 

ანტიკური რომანი წარმოდგენილია, როგორც არეტალო-

გიური ლიტერატურის მაგალითი. კერენის თვალთახედ-

ვით, სამიჯნურო რომანის წარმოშობა მითის ადამიანურ 

ურთიერთობებში გადატანას უკავშირდება. ამავე თვალ-

საზრისს იზიარებს მ. ბრაუნიც , თუმცა იგი არა ეგვიპტურ, 

არამედ ბაბილონურ ტექსტებს მიმართავს. მისი აზრით, 

ბიბლიურ მითს იაკობის ძის, იოსების შესახებ, რომელსაც 

პოტიფარის ცოლი შეუყვარდა, ბერძნულ სამიჯნურო რო-

მანთან საერთო სიუჟეტი ამსგავსებს. ამავე მკვლევრის 

აზრით, რომანი უკვე ახალი წელთაღრიცხვის პირველ 

საუკუნეშივე არსებობდა, რასაც იოსებ ფლავიუსის ტექსტი 

ადასტურებს. 

ჩეხი მკვლევარი ი. ლუდვიკოვსკი თავად სამიჯნურო 

რომანს კითხვის ნიშნის ქვეშ აყენებს. მისი თვალსაზრი-

სით, რომანის არსებით ხაზს წარმოადგენს მოქმედება და 

ფანტაზია. ე.წ. სამიჯნურო რომანს ლუდვიკოვსკი განი-

ხილავს ისეთ ისტორიულ რომანთან ერთად, როგორიცაა 

ფსევდო-კალისთენეს „ალექსანდრეს ისტორია“. მკვლევ-

რის შეხედულებით, ორივე მათგანი სათავგადასავლო 

რომანის ნაირსახეობებია, რაც ისტორიოგრაფიის დაშლის 



95 
 

შედეგი უნდა იყოს. პირველი მათგანი იღებს რომელიმე 

ისტორიულ მოვლენას ან ცდილობს შექმნას ამის ილუზია. 

ისეთი ისტორიული რომანი, როგორიცაა ქსენოფონტეს 

„კიროპედია“, ჯერ კიდევ ელინისტურ ეპოქაში სხვადასხვა 

ელემენტს იმატებს (მაგალითად, სამიჯნურო პოეზიას), 

ნელ-ნელა სახეს იცვლის და კლასიკურ სამიჯნურო რო-

მანად ყალიბდება. ისტორიოგრაფიისგან დამოუკიდებელ 

ჟანრად გამოყოფილ რომანში შენარჩუნებულია ფოლკ-

ლორის ძლიერი ელემენტები. 

ბოლოს უნდა აღინიშნოს, რომ მკვლევართა უმე-

ტესობა იზიარებს იმ მოსაზრებას, რომ რომანს როგორც 

ჟანრს, არ ახასიათებს უწყვეტი განვითარება. ანტიკურმა 

რომანმა თავისი განვითარების გზა გაიარა და საკუთარი 

არსებობა შეწყვიტა, მაგრამ მას დიდი გავლენა არ მო-

უხდენია მოგვიანებით ევროპაში აღმოცენებულ რომანის 

ახალ სახეობაზე (სარაინდო რომანი). ეს უკანასკნელი ან-

ტიკური რომანისგან დამოუკიდებლად ჩამოყალიბდა და 

მის აღმოცენებას თავისი წინაპირობები და მიზეზები 

გააჩნია. 

 

  



96 
 

ბიბლიოგრაფია: 

 

ბახტინი 1975: Бахтин М. М. „Формы времени и хронотопа в романе“.  

Бахтин М. М. Вопросы литературы и эстетики. М.: Худож. лит., 1975. С. 

234-407. http://philologos.narod.ru/bakhtin/hronotop/hronmain.html 
შევჩენკო 2000: Шевченко Л. И. Древнегреческая литература.  Изда-

тельство „Самарский университет“,  2000.  

http://edu.tsu.ru/eor/resourse/171/html/1.html 

  

http://edu.tsu.ru/eor/resourse/171/html/1.html


97 
 

მაკა ელბაქიძე 

 

შუა საუკუნეების რაინდული რომანი 

 

რაინდული რომანი, როგორც ჟანრი, ასოცირდება შუა 

საუკუნეების მწერლობასთან. ტერმინით (Romance) ადრე-

ულ შუასაუკუნეებში აღინიშნებოდა ხალხური (რომელიმე 

რომანული) ენა, განსხვავებით ე.წ. სამეცნიერო ენად მიჩ-

ნეული ლათინურისა. ასე რომ, სიტყვები  enromancier, 

romançar,  აღნიშნავდა წიგნების შეთხზვას სასაუბრო ენა-

ზე, romant, roman კი  „კურტუაზიულ რომანს ლექსად“, 

სიტყვასიტყვით  „სახალხო წიგნს“, რომლის სიუჟეტში იმ-

თავითვე დომინირებდა რომანტიკულ-ჰეროიკული და 

ავანტიურული ელემენტები, თხზულების ენა კი გასაგები 

იყო ყველა სოციალური ფენის მკითხველისათვის.  

რაინდული რომანის აღმოცენებას მე-12 საუკუნის 

შუახანების ევროპაში, კერძოდ, საფრანგეთის ჩრდილოეთ 

ნაწილში (პიკარდია, ბრეტონი, შამპანი), უკავშირებენ პო-

ეტ-ტრუვერთა სახელს.1 ჟანრის არნახული პოპულარობა 

განაპირობა იმდროინდელი საზოგადოებრივი აზროვნების 

                                                           
1 სიტყვა ტრუვერი შესატყვისია ოქსიტანური (სამხრეთ საფრანგეთში 

გავრცელებული რომანული ენა) სიტყვისა ტრუბადური და აღნიშნავს 

პოეტ-მომღერალს, რომელიც საფრანგეთის ჩრდილოეთ დიალექტებზე 

ქმნიდა თავის ნაწარმოებებს. ყველაზე სახელგანთქმული ტრუვერი იყო 

მარიამ შამპანელის კარის პოეტი კრეტიენ დე ტრუა (დაახლ. 1130–1191 

წწ). ჩვენამდე მოღწეულია პოეტ-ტრუვერთა 2130 თხზულება, რომელთა 

ორ მესამედს ახლავს მუსიკა. 



98 
 

სეკულარიზაციამ, რაც გულისხმობდა არა მარტო ლათი-

ნური ენის ჩანაცვლებას რომანული ენებით, არამედ 

მსოფლმხედველობის რადიკალურ ცვლილებასაც. იმხანად 

ფილოსოფია უკვე აღარ მიიჩნეოდა „რელიგიის მოსამ-

სახურედ“, პირიქით, ფილოსოფიას დაეკისრა მნიშვნელო-

ვანი მისია  მას ლოგიკის მეშვეობით უნდა ნათელეყო ის, 

რაც რელიგიაში მხოლოდ რწმენაზე იყო დამყარებული. 

გონების, ინტელექტის შეტანამ რწმენაში, გარემომცველი 

რეალობის ადამიანური ლოგიკის პრიზმიდან ჭვრეტამ, 

სიახლისაკენ სწრაფვამ კაცობრიობა „ახალი სამყაროს“ აღ-

მოჩენამდე მიიყვანა. „სიახლეში“ მოიაზრებოდა არა მარტო 

ამქვეყნიური, მიწიერი  ცხოვრების ახლებური აღქმა, არა-

მედ მისით ტკბობა და აღტაცებაც. ადამიანს, რომელმაც 

ირწმუნა საკუთარი შესაძლებლობები და გარემომცველ 

სამყაროს ახლებურად შეხედა, საშუალება მიეცა უფრო 

ჩაღრმავებოდა თავის პიროვნულ „მეს“ და მასში საოცარი 

სიღმეები აღმოეჩინა. სულიერი ცხოვრების ინტერიორი-

ზაციასთან ერთად წამყვანი როლი მიენიჭა გონებრივ 

განვითარებას და სქოლასტიკის საკითხები თვითშემეცნე-

ბის დილემად იქცა (ლე გოფი 2005: 423). მოგვიანებით თომა 

აკვინელი იტყვის, რომ პიროვნება ხასიათდება არა მარტო 

განუყოფლობით, არამედ იმითაც, რომ იგი ფლობს გარ-

კვეული სახის ღირსებას, კერძოდ, გონიერებას, რომელზეც 

არის დამყარებული მისი, როგორც პიროვნების, თავისუფ-

ლება (გურევიჩი 1984: 316).  



99 
 

საერო მწერლობის აღმოცენებასთან ერთად ლიტერა-

ტურაში მყარად იკიდებს ფეხს მხატვრული გამონაგონი. 

განსაკუთრებით ეს ითქმის შუასაუკუნეების რომანზე, რო-

მელიც განცალკევებით დგას ეპოსისაგან და ალეგორიის-

გან, თუმცა, იმავდროულად, ორივეს ელემენტებს შეიცავს 

(როგორც წარმართულს, ასევე ქრისტიანულს). გამომდი-

ნარე იქედან, რომ ჟანრი იძლევა ისტორიული რეალობისა 

და სასწაულის ბუნებრივი ურთიერთქმედების საშუალებას, 

გმირის მხატვრული სახეც სწორედ „მითოსურისა“ და 

„რეალურის“ ჰარმონიული თანაარსებობის შედეგად იქმნე-

ბა. ეს იმას ნიშნავს, რომ  ისტორიულად არარსებული, მწერ-

ლის ფანტაზიის გავლენით გამოქანდაკებული გმირი, 

რომლის სამოქმედო ასპარეზიც ირეალური გარემოა, იმ 

ინტერესების დამცველად გვევლინება, რომლებიც კონკრე-

ტული ისტორიული ეპოქისა (გვიანდელი შუასაუკუნეები) 

და კონკრეტული საზოგადოებრივი ფორმაციისთვის (პატ-

რონყმული ფეოდალიზმი) არის ნიშანდობლივი. შეიძლება 

ითქვას, რომ „მითოსური ელემენტი გააზრებულია რეალურ 

პლანში და ქმნის არაჩვეულებრივ გარემოს გმირის გან-

საკუთრებულობის წარმოსაჩენად“ (გრიგოლაშვილი 1987: 

539). აქედან გამომდინარეობს რაინდული რომანების პრე-

ვალირებული იდეოლოგიაც. აქ წინა პლანზე წამოწეულია 

ორი ფიგურა  ერთი მხრივ, რაინდი/გმირი, მეორე მხრივ კი 

 ნარატორი, რომელიც, როგორც წესი, სასულიერო პირია. 

ამ ორი ფიგურის იდეოლოგიური სახე დანახული უნდა 



100 
 

იყოს იმ კონტექსტში, რომელშიც ისინი ცხოვრობენ; სო-

ციუმში, რომლის დაკვეთითაც, პრინციპში, იწერება ეს 

რომანები. მხედველობაში გვაქვს ფეოდალის კარი და მისი 

ბინადარნი: მეფე/მემამულე, მისი მეუღლე, მათი ქალიშ-

ვილები და ვაჟიშვილები, მის სამსახურში მყოფი რაინ-

დები, მისი სენეშალი, ვასალები, დაბალი რანგის მსახურები 

და ა.შ. სასახლის კარი  იმ პერიოდში სამართლებრივი 

(იურიდიული), ფინანსური და სოციალური ცენტრი  იყო 

მაღალი წრის ძალაუფლების აღსრულების ადგილი, სადაც 

განსაკუთრებული რიტუალის მეშვეობით მყარდებოდა და 

დემონსტრირდებოდა მეფის (მემამულის) უზენაესობა. ინ-

ტენსიურად „პოლიტიზირებული“ გარემო  კარი  იყო, 

ასევე, განსხვავებული კულტურული და სოციალური წარ-

მომავლობის ინდივიდების თავშეყრის ადგილი, სადაც 

ტექსტები (და მათ შორის რომანები) იკითხებოდა თავად 

ნარატორის მიერ. ვინ ესწრებოდა ამგვარ საჯარო კითხ-

ვებს?  მაღალი რანგის დიდგვაროვნები, შესაძლებელია 

თვით მეფეც კი, რაინდები, კარის ოფიციოზი და დიდ-

გვაროვანი ქალბატონები (გაუნტი 2000: 47). შესაბამისად, 

რომანის პერსპექტივა მთლიანად იყო განპირობებული 

მკითხველი საზოგადოების ინტელექტუალური მოთხოვნი-

ლებების დიაპაზონით. 

 

 

  



101 
 

რაინდული რომანის წარმოშობის წინამძღვრები 
 

რაინდული რომანის წარმოშობა განაპირობა ე.წ. 

„კულტურულმა აფეთქებამ“, რომელიც ლოგიკური შედეგი 

იყო მე-12 საუკუნის საფრანგეთის პოლიტიკურ და ეკო-

ნომიკურ ცხოვრებაში მომხდარი მნიშვნელოვანი ძვრე-

ბისა1. „პირველი ასწლიანი ომის შედეგად“2 საბოლოოდ 

ჩამოყალიბდა ფეოდალთა კლასობრივი თვითშეგნება, და-

იხვეწა და განვითარდა საზოგადოებრივი ურთიერთობე-

ბი. შეიქმნა ვასალიტეტის ინსტიტუტი, რომელმაც სენი-

ორსა  და ვასალს შორის ურთიერთობა განსაზღვრა, რო-

გორც ურთიერთსამსახური, დახმარება და მეგობრობა. სამ-

სახურის ცნება გულისხმობდა არა მიღებას, არამედ გაცე-

                                                           
1 პარადოქსია, მაგრამ ფაქტია, რომ ფრანგული რაინდული რომანი ინ-

გლისის სამეფო კარზე შეიქმნა. პლანტაგენეტების დინასტიის წარმო-

მადგენელმა, ჰენრიხ II-მ (1133-1189) ელეონორა აქვიტანელზე (1122-

1204) ქორწინებით საგრძნობლად გააფართოვა თავისი საგანმგებლო ტე-

რიტორიები და მალე იქცა მმართველად უზარმაზარი იმპერიისა, რომე-

ლიც მთელ დასავლეთ საფრანგეთს მოიცავდა. ელეონორამ, ძლიერი ნე-

ბისყოფისა და დახვეწილი გემოვნების მქონე ქალბატონმა, რომელიც 

ქმრის პოლიტიკურ საქმეებშიც აქტიურად ერეოდა, ინგლისის მონარქის 

სამეფო კარი (რომელიც გეოგრაფიულად საფრანგეთში მდებარეობდა) 

კურტუაზიული კულტურის კერად აქცია. სწორედ მან შეუწყო ხელი 

რაინდული რომანის, როგორც ჟანრის განვითარებას, აქცია რა მის ძირი-

თად თემად კურტუაზიული სიყვარული, სამხრეთელი ტრუბადურების 

კანცონათა მთავარი მოტივი. გვირგვინოსანი წყვილის ვაჟი, რიჩარდ I 

(1157-1199), ლომგულად წოდებული, მამის მსგავსად, ფრანგულად წერ-

და და ლაპარაკობდა, შესაბამისად, უფრო ფრანგი იყო, ვიდრე ინგლი-

სელი, ვინაიდან ინგლისში თავისი ზეობის მხოლოდ 6 თვე გაატარა (ის-

ტორია 2002: 48-53). 
2 ომი მიმდინარეობდა პლანტაგენეტებისა და კაპეტინგების დინასტიებს 

შორის 1152-1259 წწ-ში. 



102 
 

მას, დახარჯვას, ამიტომ სიუხვე განუყოფელი ატრიბუტი 

გახდა ფეოდალური საზოგადოებისა. სენიორის კარი გა-

დაიქცა ადგილად, სადაც „უხვად, უანგარიშოდ, ულევად“ 

გასცემდნენ. თავისთავად ფაქტი ბოძებისა იქცა უმნიშ-

ვნელოვანეს ფაქტორად ერთგული ადამიანების რიგების 

შესამჭიდროვებლად, სიმდიდრე კი   ხელშემწყობი პირობა 

ამ კავშირისა. 

მე-12 საუკუნის შუახანებში შედარებით წვრილი ფე-

ოდების (ადგილ-მამულების) მეპატრონეთა ძლიერი სენი-

ორის გარშემო  კონცენტრირებისა და მის საგანმგებლოსთან 

გაერთიანების შედეგად აღმოცენდა პირველი ქალაქები, 

რომლებიც პოლიტიკურად სენიორს ემორჩილებოდა, იდე-

ოლოგიურად კი  მონასტერს. მოგვიანებით ქალაქური 

ცხოვრება უფრო ინტენსიური გახდა და თავისი სახე-

ლოსნოებით, დუქნებითა და სამიკიტნოებით გადააჭარბა 

სოფელს როგორც სიძლიერით, ისე სიმდიდრით. თანდა-

თანობით ქალაქი, რომელიც სქელი მყარად ნაგები გალავ-

ნითა და თხრილით იყო გამიჯნული გარე სამყაროსგან, 

მდიდარი სენიორისა და მისი კარის რეზიდენციად იქცა, 

ეკონომიკის სტაბილიზაციამ და ვაჭრობის გაფართოებამ კი 

ხელი შეუწყო მეზობელ ქალაქებთან და ქვეყნებთან კონ-

ტაქტების გაღრმავებას. საკარო ცხოვრება გახდა უფრო 

მიმზიდველი და მრავალფეროვანი, ციხესიმაგრეთა თუ 

სასახლეთა დეკორი  უფრო მდიდრული და დახვეწილი. 

სასახლის კარის დიდებულთა ადრინდელ გართობა-თამა-



103 
 

შობებს, რომლებიც ადრე მთლიანად საბრძოლო ვარჯი-

შებით, ორთაბრძოლებითა და ნადირობით შემოიფარგლე-

ბოდა, დაემატა პოეზია და მუსიკა. 

შუასაუკუნეების ევროპული კულტურის განვითარე-

ბაში პირველი ქალაქების აღმოცენებასთან ერთად მნიშვნე-

ლოვანი როლი განეკუთვნებოდა ჯვაროსნულ ლაშქრობებ-

საც. მიუხედავად იმისა, რომ მოლაშქრეთ უმთავრესად 

რელიგიური მიზნები ამოძრავებდათ, მათმა ძალისხმევამ, 

უამრავი დაღვრილი სისხლის, იავარქმნილი ქალაქებისა და 

ათასობით უდანაშაულო მსხვერპლის მიუხედავად, მაინც 

დადებითი შედეგი გამოიღო  შეტანა რა მნიშვნელოვანი 

წვლილი ქრისტიანული სამყაროს გაერთიანებასა და  შე-

კავშირებაში. ამ მნიშვნელოვანი მისიის მქონე რაინდ-

ჯვაროსანთა სიქველე მნიშვნელოვანწილად განსხვავდე-

ბოდა მცირერიცხოვანი რაინდული დაჯგუფებების მეთა-

ურთა საგმირო საქმეებისგან, რომლებიც, ძირითადად, ხან 

ერთი, ხან მეორე ფეოდალის ინტერესებს ემსახურებოდ-

ნენ. განსაკუთრებული იყო ჯვაროსან რაინდთა სოცი-

ალური მდგომარეობაც. მათ არ გააჩნდათ არაფერი, გარდა 

ცხენისა და იარაღ-საჭურველისა: არც სამემკვიდრო მიწე-

ბი, არც ციხესიმაგრეები და არც ფული, სამაგიეროდ, 

უბადლოდ ფლობდნენ სამხედრო ხელოვნებას და მზად 

იყვნენ  ყველანაირ ავანტიურასა თუ სახიფათო მოგზაურო-

ბაში ჩასაბმელად, რათა გაეუმჯობესებინათ თავიანთი 

მატერიალური მდგომარეობა. ასე გაჩნდა ტიპი მოხეტიალე 



104 
 

რაინდისა(ზოგჯერ მათ „უმიწაწყლო რაინდებსაც“ უწო-

დებდნენ), რომელიც გახდა  პროტოტიპი რაინდული რო-

მანის მთავარი პერსონაჟისა  თავგადასავლის მაძიებელი 

რანდისა. 

ჯვაროსნული ლაშქრობები სხვა მხრივაც იყო მნიშ-

ვნელოვანი კურტუაზიული კულტურისათვის, ამდიდრებ-

და რა ამ უკანასკნელს მოგზაურობის რომანტიკით, აღმო-

სავლური ეგზოტიკით, მეგობრობისა თუ მეტოქეობის 

მოტივებით და ფანტასტიკიური ელემენტებით. დასავლეთ-

ევროპულ პრექრისტანულ ფოლკლორს ერწყმოდა ეგზო-

ტიკურ ქვეყნებში მოსმენილი აღმოსავლური თქმულებები 

და ლეგენდები, რომლებიც ლიტერატურული გადამუშა-

ვების შედეგად  კოლორიტულ, თვითმყოფად სიუჟეტებად 

გარდაიქმნებოდა ხოლმე. 

ცხოვრების ესთეტიზაციასთან ერთად გაჩნდა ინტე-

რესი პიროვნების სულიერი მოთხოვნილებების, გრძნობე-

ბის  მიმართ. ერთ დროს უუფლებო და ციხესიმაგრის პირ-

ქუშ კედლებში გამომწყვდეული მანდილოსნები გახდნენ 

რაინდის ტრფობისა და თაყვანისცემის ობიექტები   მათი 

პოეტური შთაგონების წყარო, თუმცა ფეოდალური ცხოვ-

რების პირობითობას ვერც სასიყვარულო ურთიერთობებმა 

დააღწია თავი. ვასალური ინსტიტუტისთვის დამახასიათე-

ბელი „სამსახურის“ (servir) ელემენტები გრძნობით სფე-

როშიც შეიჭრა და ქალისა და მამაკაცის ურთიერთობის 

განმსაზღვრელი ფაქტორი გახდა. სიყვარულმა ვასალური 

სამსახურის ფორმა მიიღო. შეყვარებული მამაკაცი გახდა 



105 
 

ყმა თავისი ქალბატონისა და მისი ნების უსიტყვო შემ-

სრულებელი. სატრფოსადმი სამსახური გულისხმობდა არა 

მარტო მისთვის თავგანწირვას, არამედ მის შექებას, გან-

დიდებას. ასე რომ, ქალის სახე მძლავრად შეიჭრა პოეტურ 

ტექსტებში და თანდათანობით გაბატონებული ადგილი 

დაიკავა, შესაბამისად, საკარო ცხოვრებაში განსაკუთრე-

ბული ფუნქცია პოეტ-ტრუვერს დაეკისრა. მას მიენიჭა 

განსაზღვრული სოციალური სტატუსი „წიგნიერი პიროვ-

ნებისა“, რაც გახდა გადამწყვეტი ფაქტორი სამეფო კარზე 

მყარი პოზიციის დაკავებისა. პოეტებისადმი სენიორის 

(მფარველის) დამოკიდებულება წმიდა მეცენატურ ხასი-

ათს ატარებდა, რამაც ხელი შეუწყო თავისებური ლიტე-

რატურული ცენტრების  შექმნას. 

 

წყაროები და პერიოდიზაცია 
 

რაინდული რომანი თავისი განვითარების საწყის 

ეტაპზე   (XII ს-ის  50-იანი წლები) ანტიკურ ლიტერატუ-

რას და ფოლკლორს დაეფუძნა, შესაბამისად, მის სიუჟე-

ტებში ორგანულად შეერწყა ერთმანეთს ბერძნულ-რომა-

ული სტილისტიკა1 და კელტურ-ანგლოსაქსური კულტუ-

რული ტრადიციები, თუმცა ფრანგმა ავტორებმა თავი-

                                                           
1 ნიშანდობლივია, რომ სწორედ ანტიკურმა სამყარომ მისცა დასავლეთ 

ევროპას ერთ-ერთი პირველი ტრაქტატი სიყვარულზე, რომელიც სა-

ფუძვლად დაედო სიყვარულის კურტუაზიული დოქტრინის ჩამოყალი-

ბებას - ოვიდიუსის Ars Amatoria („სიყვარულის ხელოვნება“). 



106 
 

სებურად გადაამუშავეს ეს წყაროები, გაამდიდრეს რა პერ-

სონაჟთა სულიერი განცდებითა თუ მათი ქცევის ანა-

ლიზით. რომანის განვითარების ამ ეტაპს მოკლეს უწო-

დებენ, რადგან იმ პერიოდიდან მხოლოდ რამდენიმე 

ლიტერატურული ძეგლი შემოგვრჩა („რომანი ალექსან-

დრეზე“, „რომანი თებეზე“, ბენუა დე სენტ-მორის „რომანი 

ტროაზე“, ვასის „რომანი ბრუტუსზე“). როგორც ჩამოთ-

ვლილ ტექსტთა სახელწოდებები მიგვანიშნებს, მათი ავ-

ტორები, ძირითადად, დაინტერესებულნი იყვნენ მითო-

ლოგიურ-ისტორიული თემატიკის დამუშავებით. მართა-

ლია, კლასიკური რაინდული რომანისთვის დამახასიათე-

ბელ ბევრ ნიშანს ამ ტექსტებში ვერ შევხვდებით, მაგრამ 

მათში უკვე ჩანს გარკვეული ჟანრობრივი მახასიათებლები 

და ცალკეული დეტალები, რომლებსაც დაეყრდნობიან და 

თავისებურად გადაამუშავებენ მომდევნო პერიოდის ფრან-

გი ავტორები. მაგალითად, ვეისის რომანში აღწერილია 

რაინდული ორთაბრძოლები, საკარო დღესასწაულები და 

რომანული ეპიზოდებიც კი, თუმცა სიყვარულს მის თხზუ-

ლებაში გადამწყვეტი როლი არ განეკუთვნება  ის მე-

ორეხარისხოვანი მოტივის ფუნქციას ასრულებს. სწორედ 

ვასის თხზულებაში გამოჩნდება პირველად „მრგვალი მა-

გიდა“, როგორც სიმბოლო მეფე არტურის ძალაუფლების 

ქვეშ გაერთიანებული რაინდობის აბსტრაქტული სამყა-

როსი, რომელიც მომდევნო პერიოდის ყველა რაინდული 

რომანის ძირითადი „დეკორის“ ფუნქციას შეასრულებს 

(მიხაილოვი 1976: 35-46).  



107 
 

რომანის განვითარების მომდევნო ეტაპს (XII საუ-

კუნის 60-90-იანი წწ) „კრეტიენის ეპოქას“ უწოდებენ. ესაა 

ხანა ჟანრის აყვავებისა, როდესაც ყალიბდება მხატვრული 

სინამდვილის ასახვის სრულიად ახალი კონცეფცია. ის 

გულისხმობს, ერთი მხრივ, ნარატივის მაქსიმალურ დაშო-

რებას რეალობასთან და ამით „ახალი (იდეალური) რეალო-

ბის“ შექმნას, მეორე მხრივ კი, კონკრეტული ისტორიულ-

პოლიტიკური მოცემულობის ფონზე აღმოცენებული ახა-

ლი კლასის, რაინდობის, იდეალების მხატვრულ ხორც-

შესხმას, რომლებიც სწორედ ამ ეპოქაში (XII საუკუნის 70-

90-იანი წწ) ჩამოყალიბდა. ამ პერიოდის რომანების დასა-

ხელებაც კი საკმარისია (ანონიმი ავტორის „რომანი ენე-

ასზე“, „ტრისტანის და იზოლდას რომანის“ თომასის, ვასისა 

და ბერულის ვერსიები, „ფლუარი და ბლანშეფლორი და 

სხვ.), რათა ერთი კონკრეტული ჟანრის ფარგლებში თემა-

თა და მოტივთა საოცარი სიჭრელის მოწმენი გავხდეთ. 

ისტორიული („რომანი ენეასზე“), სათავგადასავლო-რო-

მანტიკული („ტრისტანი და იზოლდა“) და იდილიური 

(„ფლუარი და ბლანშეფლორი“) ტიპის ტექსტებში მკითხ-

ველი აღმოაჩენს ანტიკური ეპოქის გმირებს, აღმოსავლე-

თის მრისხანე მბრძანებლებს, ირლანდიელ პრინცესებს თუ 

სარკინოზ უფლისწულებს, შესაბამისად, კომპოზიციური 

ხერხებით, აგებულებითა თუ შინაარსით ესოდენ განს-

ხვავებული ტექსტები შეუძლებელია, მივაკუთვნოთ რომა-

ნის ერთ კონკრეტულ ტიპს. მეოთხედი საუკუნის განმავ-



108 
 

ლობაში (60-80-იანი წწ) ჟანრის არნახული აყვავების პა-

რალელურად ჩვენ შეგვიძლია თვალი ვადევნოთ კანონი-

კური ფორმების ჩამოყალიბების პროცესს, რაც, საბოლო-

ოდ, ფრანგული კურტუაზიული რომანის ევოლუციის უმ-

ნიშვნელოვანეს ეტაპამდე  კრეტიენ დე ტრუას შემოქმე-

დებამდე მიგვიყვანს (მიხაილოვი 1976: 48-111).  

ამ ავტორის შესახებ ძალზე მწირი ბიოგრაფიული 

ცნობებია შემორჩენილი. გასტონ პარისის ვარაუდით, პო-

ეტი იყო ქალაქ ტრუადან, რომელიც შუასაუკუნეებში 

ჩრდილოეთ საფრანგეთის უმნიშვნელოვანეს სავაჭრო ცენ-

ტრად იყო მიჩნეული. ყოფილა მარიამ შამპანელის ჰე-

როლდი და კარის პოეტი.  მოგვიანებით მისი კვალი ჩანს 

ფლანდრიის გრაფის ფილიპე I ელზასელის კარზე. გარ-

დაცვლილა 1180-დან 1190 წლამდე შუალედში. უფრო 

მრავლისმთქმელია მისი შემოქმედებითი ბიოგრაფია, რო-

მელშიც რამდენიმე მნიშვნელოვანი მომენტი შეიძლება 

გამოვყოთ: 1. პოეტის გატაცება ოვიდიუსით (რამაც მეტ-

წილად განაპირობა სიყვარულის მისეული კონცეფციის 

ჩამოყალიბება); 2. კავშირი სამხრეთ-აღმოსავლეთ საფრან-

გეთის გავლენიან ფეოდალურ წრეებთან (მარიამ შამპა-

ნელისა და ფილიპე ფლანდრიელის კართან), რომლებმაც 

მნიშვნელოვნად  შეუწყვეს ხელი კურტუაზიული პოეზიის 

აყვავებას; 3. მისი რომანების ჟანრობრივი მრავალფეროვ-

ნება (კრეტიენ დე ტრუამ შთამომავლობას დაუტოვა არა 

მხოლოდ 5 რომანი: „ერეკი და ენიდა“ (დაახლ. 1170 წ), 



109 
 

„კლიჟესი“ (დაახლ. 1176 წ), „ივენი, ანუ ლომის რაინდი“, 

„ლანსელოტი, ანუ ურმის რაინდი“ (1176-1181 წწ) და „პერ-

სევალი“ (1181-1190 წწ), არამედ პოემა „ფილომენა“ და 

ცხოვრებათა ჟანრის აგიოგრაფიული თხზულება „ვილ-

ჰელმ ინგლისელი“); 4. მისი მხატვრული შემოქმედების ე.წ. 

ენციკლოპედიზმი, რაც გამოიხატება რომანებში ასახული 

ფანტასტიკური სამყაროს მიღმა  მწერლის გარემომცველი 

სინამდვილის უმთავრესი ასპექტების ზუსტ და თანმიმ-

დევრულ გადმოცემაში (მიხაილოვი 1976: 113). 

კრეტიენ დე ტრუას რომანებში გამოიყოფა მხატვრუ-

ლი სინამდვილის ორი შრე  მითიურ-ფანტასტიკური და 

გრძნობად-რეალური. ამიერიდან ყველა მისი (და არა მარ-

ტო) რომანის მოქმედება იშლება არტურის კარზე  იმ ლე-

გენდარული მეფისა, რომელმაც არნახულ პოპულარობას 

სწორედ  XII საუკუნის მეორე ნახევარში მიაღწია.  

იმ ფაქტმა, რომ შუასაუკუნეობრივმა ტრადიციამ ორი 

განსხვავებული ასპექტი აღმოაჩინა არტურის სახეში  

ისტორიული და მითური (არტურის ლეგენდა ერთგვარი 

კომბინაციაა ისტორიისა და მითისა)  მეტწილად გან-

საზღვრა რაინდული რომანების ავტორთა მხატვრული 

ორიენტირი. მითოლოგიისადმი მიდრეკილი საზოგადო-

ების ლიტერატურული გემოვნების დასაკმაყოფილებლად 

ისინი ქმნიდნენ ჯადოქრებით, ფერიებით, ჯუჯებითა და 

გველეშაპებით დასახლებულ სამყაროს (სპეციფიკური 

დრო-სივრცული განზომილებებით), რომელშიც მოქმედებ-



110 
 

და ფეოდალური საზოგადოებისთვის დამახასიათებელი 

„წესრიგი“ და კანონი. ზღაპრულ-ფანტასტიკური ფონის 

მიუხედავად, ამ რომანების შინაგან იდეას, მათ მთავარ 

კვანძს და კომპოზიციურ სპეციფიკას განსაზღვრავდა რა-

ინდული ინსტიტუტი და რაინდული ურთიერთობანი (ამი-

ტომ ამ რომანებს რაინდულს (Chivalry) უწოდებენ). ამ-

გვარი საზოგადოების ფორმირებაზე უდიდესი გავლენა 

მოახდინა პირველი ტრუბადურის, აქვიტანიის ჰერცოგის, 

გიიომ IX-ის შვილიშვილმა, ელეონორა აქვიტანელმა, რო-

მელიც  ჯერ საფრანგეთის, შემდგომ ინგლისის სამეფო 

კარზე მეცენატობას უწევდა ტრუბადურებსა და ტრუვე-

რებს. სწორედ მას მიეძღვნა „რომანი ბრუტუსზე“ და „რო-

მანი ტროაზე“, რომლებიც ჟანრის ადრეულ ნიმუშებადაა 

მიჩნეული. დედაზე არანაკლებ გავლენიანი პატრონესა 

აღმოჩნდა მარიამ შამპანელი – ელეონორა აქვიტანელისა და 

საფრანგეთის მეფე ლუი VII-ის ქალიშვილი, შამპანის 

გრაფის ანრი I-ის მეუღლე. ამ დიდებული ქალბატონების 

ხელშეწყობით შემუშავდა კურტუაზული სიყვარულის 

ეთიკა  შუასაუკუნეების რომანის მთავარი მორალურ-

ეთიკური კოდექსი. ისესხა რა ტერმინები სამართლიდან და 

რელიგიიდან (კერძოდ, მათი სოფიზმი და ექსტაზი), კურ-

ტუაზიულმა სიყვარულმა შესამჩნევად გადააჯგუფა მათი 

მნიშვნელობის პოლუსები. არსებითი ურთიერთობები ახ-

ლა ჩამოყალიბდა არა ადამიანსა და საზოგადოებას, არა 

ადამიანსა და ღმერთს, არამედ ქალბატონსა და მასზე 



111 
 

შეყვარებულ მამაკაცს შორის. მარიამ შამპანელის კარის 

მღვდელმა ანდრეას კაპელანმა შეიმუშავა იმ ეპოქისთვის 

რევოლუციური, 31 პუნქტისგან შემდგარი „სიყვარულის 

კოდექსი“   De Arte Honeste Amandi  რომელმაც დაანგრია 

ფეოდალური საზოგადოების ფასეულობები, რადგან აქცენ-

ტი გადაიტანა ისეთ სიყვარულზე, რომელიც არ იყო დამ-

ყარებული მერკანტილიზმსა და უტილიტარიზმზე, ქალს 

დომინანტური ფუნქცია მიანიჭა მისი ინდივიდუალიზმის 

წინ წამოწევით, მამაკაცს კი დააკისრა „ახალი სიუზერენის“ 

 შეყვარებული ქალბატონის  თაყვანისცემა და მისი 

უსიტყვო მორჩილება. ასე რომ, რაინდული ორთაბრძოლე-

ბისა და ტურნირების ჰეროიკულ იდეალს შეერწყა დახ-

ვეწილი, რომანტიკული ურთიერთობები.  

კრეტიენ დე ტრუას წარმოსახვაში გაცოცხლებული 

იდეალური სამყარო სწორედ იმ ყოფიერების ანარეკლი 

იყო, რომელიც მის წინაშე იყო გადაშლილი და თავისთა-

ვად მოწოდებული იყო კურტუაზიული სიყვარულის, 

ცხოვრების კურტუაზიული წესის იდეალიზაციისაკენ (შე-

საბამისად, რაინდულ რომანებს კურტუაზიულსაც უწოდე-

ბენ). ასეთ სიტუაციაში ფოლკლორული (მაგიური, ჯადოს-

ნური) და ისტორიული ელემენტები მარტივად გადაეჯაჭ-

ვა ორთაბრძოლების რომანტიკას, თუმცა ქალის, როგორც 

პერსონაჟის როლის გაზრდისა და სექსუალურ სიყვარულ-

ზე აქცენტირების შედეგად ჰეროიკა უკვე ვეღარ ასრუ-

ლებდა რომანის ცენტრალური კრიზისის ფუნქციას. მისი 



112 
 

ადგილი სიყვარულმა დაიკავა, იქცა რა რაინდთა სიქვე-

ლისა და მისი გმირული თავდადების მასტიმულირებელ 

ძალად.  

რაინდული რომანის იდეურ-თემატური თუ მხატ-

ვრულ-ესთეტიკური ქსოვილის ცვლილებამ თავისთავად 

მოიტანა ცვლილებები მის ორგანიზებაში. ჩამოყალიბდა 

რომანის სრულიად ახლებური სტრუქტურა, რომლის დე-

ფინიციისთვის ცნობილმა მედიევისტმა ქლაივ სთეიფლზ 

ლუისმა შემოიტანა ტერმინი „პოლიფონიური ნარატივი“, 

რაც იმას გულისხმობს, რომ პოლიფონიური მუსიკის 

მსგავსად რომანის სიუჟეტში ჩართულია არაერთი პერ-

სონაჟი თუ ამბავი (ანუ თხზულების მაგისტრალურ ხაზს 

ერწყმის შენაკადური ეპიზოდები  მ.ე), რომლებიც, მარ-

თალია, თავისთავადობას ინარჩუნებენ, თუმცა იმავდრო-

ულად ერთმანეთში არიან გადახლართულნი, რათა შეად-

გინონ კონგრუენტული მთლიანობა.  

რაინდული რომანების კომპოზიცია წრიულია  ერთ-

მანეთს ემთხვევა მოქმედების განვითარების საწყისი და 

საბოლოო წერტილები (როგორც წესი, მეფე არტურის კარი), 

ამასთანავე, ამ რომანებს ორსაფეხუროვანი სინტაგმატური 

სტრუქტურა აქვს (მელეტინსკი 1983: 111), იყოფა რა „მცი-

რე“ და „დიდ“ რომანად (მიხაილოვი 1976: 118), რომელთა 

წიაღშიც ისახება ძირითადი კოლიზიური უთანხმოება სიყ-

ვარულსა და რაინდობას შორის.  



113 
 

მოქმედება არის დაძაბული, ჩახლართული, ხშირად 

უკიდურესადაც კი, მაგრამ პოლიფონიური ფორმა ნიშნავს, 

რომ დაძაბულობა შეგრძნებებზეა დამყარებული (ნათელი 

ფერები, ბგერები, სცენების სწრაფი ცვლა, მომხიბვლელი 

ქალები, არქიტექტურულ ძეგლთა თუ ჩუქურთმათა სკრუ-

პულოზური აღწერა და ა.შ). იშვიათად ეს არის სიუჟეტის 

კულმინაციური დაძაბულობა. საკვანძო ეპიზოდები გად-

მოცემულია იმავე ნარატიული ტონით, რომლითაც პე-

იზაჟის აღწერა (ბიარი 1970: 20-21). სპეციფიკურია რომანის  

ქრონოტოპიც.  მიხეილ ბახტინის განმარტებით, რაინდულ 

რომანში მოქმედებს ე.წ. „ავანტიურული დრო“, დაშლილი 

და დანაწევრებული დროის ცალკეულ მონაკვეთებად, 

რომლებიც, თავის მხრივ, თანადროული და არათანადრო-

ული მოვლენების განსავითარებლად, დაშორებული და 

ახლომდებარე სივრცეების დასაკავშირებლადაა გამოყე-

ნებული. რადგან რაინდული რომანების პერსონაჟები, 

ძირითადად, „უცხო“, აბსტრაქტულ სამყაროში გადაად-

გილდებიან, დროც, შესაბამისად, სხვადასხვაგვარი ინტერ-

პრეტაციით არის წარმოდგენილი: ის ხან სტატიკურია, ხან 

კი  დინამიკური. თანაც არ არსებობს საერთო დრო  

ყოველი პერსონაჟისთვის ის განსხვავებულად გადის; უფ-

რო  კონკრეტულად კი, დროის აღქმა და მისი მდინარება 

პერსონაჟთა ხასიათსა და ცხოვრების წესზეა დამოკიდე-

ბული  (ბახტინი 2000: 63; 101). იგივე შეიძლება ითქვას 

რომანის მხატვრული სივრცის შესახებაც. თავგადასავალ-



114 
 

თა მაძიებელი გმირის სივრცე მოქმედების საწყის და სა-

ბოლოო წერტილებს შორის არის მოქცეული (იგი მიემ-

გზავრება არტურის კარიდან და, საბოლოოდ, არტურის 

კარზევე ბრუნდება), შესაბამისად, იგი თითქოს ჩაკეტილ 

წრეში მოძრაობს, მაგრამ საკმარისია პროტაგონისტი  მო-

ულოდნელ გარემოებათა ტყვეობაში აღმოჩნდეს (სატრ-

ფოს/ცხოვრების აზრის დაკარგვა, კონფლიქტი საკუთარ 

თავთან, მერყეობა და ა.შ), რომ ინგრევა  ყველა ზღუდე, 

იშლება ყველანაირი საზღვარი და ის უსასრულო  სივრცეში 

გაიჭრება, რომელიც „ღია“ იქნება მანამ, ვიდრე მისი პი-

როვნების ჰარმონიზაციის პროცესი არ დასრულდება. 

რაინდული რომანის ცენტრში ერთი მთავარი პერ-

სონაჟი დგას  „მორალური ჰარმონიის მაძიებელი ახალ-

გაზრდა (უბერებელი  მ.ე.) გმირი-რაინდი“ (მიხაილოვი, 

1976: 133). შესაბამისად, კურტუაზიულ სიყვარულთან და 

ქცევის კურტუაზიულ მორალთან ერთად რომანის წარ-

მმართველი მოტივია ძიება, ხეტიალი (მოგზაურობის რო-

მანტიკა), რომელიც ერთგვარ ავანტიურულ ელფერსაც 

სძენს პერსონაჟის მხატვრულ სახეს (აქედან გამომდინარე-

ობს კიდევ ერთი სახელწოდება ამ რომანებისა  ავან-

ტიურული), ფსიქოლოგიზმზე აქცენტირება კი წინა პლან-

ზე წამოსწევს იმგვარ პრობლემატიკას, რომელიც აქამდე 

ჩაკარგული იყო ბატალურ სცენათა სიმრავლეში. პერსო-

ნაჟის ავტორისეულ ხედვაში მთავარია არა ისტორიული 

პლანი (როგორც ზემოთ აღვნიშნეთ, ისტორიზმის პრინ-



115 
 

ციპი აქ საერთოდ უგულებელყოფილია), არამედ გმირის 

ხასიათი, მის პიროვნებაში აკუმულირებული მძიმე ფსი-

ქოლოგიური კონფლიქტები, რომელთა დაძლევა პიროვ-

ნების სულიერი ჰარმონიულობის მიღწევის ერთადერთი 

გზაა1. რომანის ფინალში პიროვნების ფორმირების პრო-

ცესი დაგვირგვინდება ბოროტებაზე სიკეთის გამარჯვე-

ბით, რაც, იმავდროულად, უზენაესი იდეალის ამქვეყნადვე 

წვდომას მოასწავებს.  

რაინდული რომანი (ლექსად), რომლის აყვავების 

ხანად მე-12 საუკუნის მეორე ნახევარია მიჩნეული, ძალზე 

პოპულარული იყო მე-13  მე-16 საუკუნეებშიც (ანონიმი 

ინგლისელი ავტორის „სერ გევეინი და მწვანე რაინდი“, სერ 

თომას მელორის „არტურის სიკვდილი“, არიოსტოს „შმაგი 

როლანდი“), მიუხედავად იმისა, რომ ამ პერიოდში უკვე 

გამოჩნდა ჟანრის პირველი პროზაული ნიმუშები (მაგ. 

ჯეფრი ჩოსერის „კენტერბერიული მოთხრობების“ ორი 

ამბავი). მათ ბევრი მკითხველი ჰყავდა ელისაბედის ეპო-

ქაშიც (ტასოს „გათავისუფლებული იერუსალიმი”, სპენსე-

რის „ფერიების დედოფალი“)  და მე-18 საუკუნეშიც (ანა 

რედკლიფის „სიცილიური რომანი“ და „ტყის რომანი“), 

                                                           
1 ნორთროპ ფრაი თავისი წიგნის, „კრიტიკის ანატომია“ (“The Anathomy 

of Criticizm”) ერთ-ერთ თავში, „ჟანრების თეორია“, რომელშიც რომანის 

ნარატიული მეთოდების შესახებ არის საუბარი, აღნიშნავს: „შუასაუკუ-

ნეების რომანი ცდილობს, შექმნას არა იმდენად „რეალური ადამიანები“, 

რამდენადაც სტილიზებული ფიგურები, რომლებშიც გამოყენებულია 

ფსიქოლოგიური არქეტიპები. ის ასხივებს პიროვნული სიძლიერის ნა-

თელს, რომელიც ასე აკლია თანამედროვე რომანებს“ (ფრაი 1957: 196). 



116 
 

თუმცა ამ პერიოდისთვის უკვე დაწყებული იყო რაინ-

დული რომანისა (Romance) და ე.წ. „ახალი ტიპის რომანე-

ბის“ (Novel) თანდათანობითი პოლარიზაცია, ვიდრე მე-

ორემ საბოლოოდ არ ჩაანაცვლა პირველი. 

 

ვეფხისტყაოსანი  – შუასაუკუნეების რაინდული რომანი 

 

ვეფხისტყაოსნის ჟანრობრივ სპეციფიკაზე მსჯელო-

ბისას ყველა მკვლევარი ეყრდნობა რუსთველის მიერ 

პროლოგის მე-17 სტროფში ჩამოყალიბებულ თვალსაზ-

რისს: „მოშაირე არა ჰქვიან, ვერას იტყვის ვინცა გრძელად“, 

რომელიც შაირობის თეორიის ერთგვარ შემაჯამებელ დე-

ბულებად შეიძლება მივიჩნიოთ მე-13 („მართ აგრეთვე მე-

ლექსესა ლექსთა გრძელთა თქმა და ხევა“) და მე-16 („დიდ-

სა ვერ მოჰკვლენ, ხელად აქვს ხოცა ნადირთა მცირეთა“) 

სტროფებში გამოთქმულ თვალსაზრისთა გათვალისწინე-

ბით. ცხადია, რომ მოცემულ კონტექსტში „ლექსთა გრძელ-

თა თქმა და ხევა“ და „გრძელად თქმა“, ისევე, როგორც მე-16 

სტროფის „დიდის მოკვლა“ მოცულობით (ფორმით) ვრცე-

ლი ნაწარმოების უპირატესობას გულისხმობს „ცოტაი“ თუ 

„მცირე“ ლექსთან, ანუ ლირიკულ ჟანრთან მიმართებით. 

გასარკვევია, დიდ ეპიკურ ფორმათაგან (ეპოპეა, სიმღერა, 

რომანი, პოემა, ბალადა) რომელს გულისხმობს რუსთველი 

გრძელ ლექსში, შესაბამისად, რომელ ლიტერატურულ 

ჟანრს მიაკუთვნებს იგი თავის თხზულებას? 



117 
 

ვეფხისტყაოსნის სტრუქტურულ-კომპოზიციური ორ-

განიზება (მოქმედების ფართო სივრცული არეალი), ნარა-

ტივის „პოლიფონიურობა“ (სიუჟეტური ღერძი – ტარიელის 

თავგადასავალი, რომელსაც ერწყმის შენაკადური თემები, 

მათ შორის ავთანდილის ამბავიც); სპეციფიკური ქრო-

ნოტოპი (სივრცე და დრო პერსონაჟის ხასიათსა და ცხოვ-

რების წესზეა დამოკიდებული: ავთანდილი, რომელსაც 

აქვს კონკრეტული მიზანი, ჩაკეტილ სივრცეში მოძრაობს 

და მისი დროც აჩქარებულია, მაშინ როდესაც სასოწარ-

კვეთილი  ტარიელისთვის  დრო იყინება, სივრცე კი, პირი-

ქით, შეუზღუდავია და გაშლილი); კომპოზიციის წრი-

ულობა (მოქმედების განვითარება არაბეთის კარზე იწყება 

და იქვე უნდა დასრულდეს), ხეტიალის/ძიების, როგორც 

რომანის  მთავარი  მოტივის  მხატვრული ფუნქცია; 

იდეურ-თემატური მოტივები (პოლიტიკურ-იდეოლო-

გიური ფონი – ფეოდალური კარი, სოციალური გარემო და 

პერსონაჟთა წრე – რაინდული საზოგადოება, ვასალიტე-

ტის ინსტიტუტი; მიჯნურობის კონცეფცია  – სიყვარულის 

წოდებრივი ხასიათი, სამსახურის პრინციპები; კონვენ-

ციური  მოტივები –  სიშმაგე-სიხელე,  სისხლის ცრემლე-

ბის ღვრა, სასიყვარულო ტანჯვა, სიკვდილის ნატვრა, ვე-

ლად  გაჭრა  და ა.შ) და კომპოზიციური ელემენტები საკ--

მაო მსგავსებას ამჟღავნებს ჟანრთან, რომელსაც Romance 

ჰქვია და საკუთრივ შუასაუკუნეების რაინდულ რომანს 

გულისხმობს. 



118 
 

მიუხედავად ამისა, უცილობლად უნდა აღინიშნოს, 

რომ ვეფხისტყაოსანი არ არის ამ ჟანრის (მით უფრო, 

კურტუაზიული ლიტერატურის) ტიპური ნიმუში. თხზუ-

ლებაში გვხვდება მთელი რიგი სპეციფიკური მხარეები, 

რომლებიც ჟანრის განვითარების გაცილებით მაღალ დო-

ნეზე მიგვანიშნებს: 

1. ევროპული რაინდული რომანისგან განსხვავებით 

ვეფხისტყაოსანი არ იცნობს კოლიზიურ უთანხმოებას 

გრძნობასა და მოვალეობას, შეყვარებულსა და მებრძოლს 

შორის, შესაბამისად აქ არ ხდება ისეთი ღრმა ინტერი-

ორიზაცია კონფლიქტისა, როგორსაც რაინდულ რომანში 

ვაწყდებით; არადა სწორედ ეს შინაგანი კონფლიქტი იწვევს 

რაინდული რომანის მოქმედების „გაორებას“, ორსაფე-

ხუროვანი სინტაგმატური სტრუქტურის ჩამოყალიბებას, 

რაც, ორი მთავარი გმირის არსებობის მიუხედავად, დაძ-

ლეულია ვეფხისტყაოსანში. რუსთველის თხზულების 

სტრუქტურა  ერთიანია  და განუყოფელი, თხრობის რიტმი 

– დინამიკური და უწყვეტი, მინიმუმამდეა დაყვანილი  

ბრძოლათა, ტურნირთა თუ მოგზაურობათა დესკრიფცი-

ული მხარე, სამაგიეროდ, გაზრდილია, ამგვარ პასაჟთა 

ინფორმაციული ფუნქცია;  

2. რომანის მთავარ პერსონაჟთა ურთიერთობას (პატ-

რონყმულს, სამიჯნუროსა თუ მეგობრულს) განსაზღვრავს 

ესთეტიკურ-ემოციური ფაქტორი (უზადო სილამაზით 

მოხიბვლა – მოწონება (იხ. ხინთიბიძე 1993: 129-166); სიყ-



119 
 

ვარულის დომინანტური როლი – ვალდებულების (ვასა-

ლი/სიუზერენი) მიჯნურობით ჩანაცვლება; 

3. ინოვაცია სიყვარულის კონცეფციის კურტუაზიულ 

მოდელში – კონვენციებში ფსიქოლოგიური მოტივაციის 

შეტანა,  მათი  ტროპის  ფუნქციამდე  დაყვანა;  სასიყვარუ-

ლო სამსახურის „კურტუაზიული საფუძვლის“ პარალე-

ლურად მორალური საფუძვლის წინ წამოწევა; სასიყვა-

რულო განცდათა დრამატიზირება ფსიქო-ემოციური ფაქ-

ტორის ხარჯზე;    

4. ალეგორიული პლანის რეალური პლანით შეცვლა 

(ფანტასტიკური ელემენტების მინიმალიზაცია; ლიტერა-

ტურული აბსტრაქციის კონკრეტიზება; იდეალური სქემე-

ბის (პერსონაჟები) ტრანსფორმირება მათში ფსიქოლოგი-

ური სიზუსტისა და სიმართლის შეტანის გზით (იხ. ნათაძე 

1965); 

5. პერსონაჟთა ინდივიდუალიზაცია – ტრადიციულ 

მასალაში ნოვატორული ელემენტების შეტანა; გმირის 

ხასიათის ფსიქოლოგიური, ემოციური თუ მორალური მხა-

რის პარალელურად ინტელექტუალურის (გონება) წინ 

წამოწევა; ქალ-პერსონაჟთა დომინანტური როლი  და მათი 

ფუნქციონალური კატეგორიის გაღრმავება მასში ახალი 

ელემენტების შეტანის გზით.  
 

ყოველივე ზემოთქმულიდან გამომდინარე, შეგვიძ-

ლია დავასკვნათ, რომ ვეფხისტყაოსანი ჟანრობრივი თვალ-

საზრისით არის შუასაუკუნეების რაინდული რომა-ნი, 



120 
 

რომელიც ე.წ. „გარდამავალი დროში“ (გვიანდელი შუასა-

უკუნეები/რენესანსი) განახლებული კონსტრუქციის, გა-

მომსახველობითი ფორმებისა (ნარატივის პლასტიკურობა 

და მრავალპლანიანობა) თუ კონცეპტუალური პრინციპების 

კვალობაზე ჟანრის გრადაციის ახალ ეტაპად, მის მაღალ-

განვითარებულ ფორმად უნდა მივიჩნიოთ.    
 

დამოწმებანი: 

 

ბახტინი 2000: Бахтин, М. Эпос и роман. Санкт-Петербург: изд. „Азбука“, 

2000. 

ბიარი 1970: Beer, G. The Romance.  Methuen and Co Ltd, 1970. 

გაუნტი 2000: Gaunt, S. Romance and other Genres. Cambridge Companion 

to Medieval Romance. Cambridge University Press: 2000 

გრიგოლაშვილი 1987: გრიგოლაშვილი, ლ. ამირანდარეჯანიანი. ქარ-

თული მწერლობა. ტ.1. თბილისი, 1984. გვ. 11-16. 

გურევიჩი 1984: Гуревич, А. Категории средневековой культуры. Москва: 

изд. „Искусство“,1984. 

ისტორია 2002: The History of the Kings &Queens of England &Scotland. 
Armadillo: 2002. 

ლე გოფი 2005: Ле Гофф,  Ж. Цивилизация средневекового запада. Петер-

бург: У-Фактория, 2005. 

მელეტინსკი 1983: Мелетинский, Е. Средневековый роман. Происхож-

дение и классические формы, Москва: изд. „Наука“, 1983. 

მიხაილოვი 1976: Михайлов, А. Французский рыцарский роман и воп-
росы типологии жанра в средневековой литературе. Москва: изд. „Наука“, 

1976. 

ნათაძე 1965: ნათაძე, ნ. რუსთველური ქალის კულტი და მისი ფესვები, ჟ. 

„მნათობი“, 1965, N 2, გვ. 131-154 

ფრაი 1957: Frye, N. Anathomy of Criticizm. Four Essays. Princeton Uni-

versity Press: 1957. 

ხინთიბიძე 1993: ხინთიბიძე, ე. შუასაუკუნეობრივი და რენესანსული 

„ვეფხისტყაოსანში“, თბილისის უნივერსიტეტის გამომცემლობა, 1993. 

 

  



121 
 

ირაკლი კენჭოშვილი 

 

პიკარესკული რომანი 

  

პიკარესკული რომანი, შემოკლებით  პიკარესკი (ესპ. 

novella picaresca სიტყვიდან picaro – გაქნილი, თაღლითი; 

ინგ. picaresque novel; ფრანგ. roman picaresque; გერმ. Schel-

menromman; რუს. плутовской роман)  ესპანური ლიტერა-

ტურის ოქროს ხანაში ჩამოყალიბებული ჟანრია, რომელ-

შიც ეპოსის ადრინდელი ფორმებისაგან განსხვავებით ყუ-

რადღების ცენტრში პირველად მოექცა თვისებრივად სრუ-

ლიად ახლებური პროტაგონისტი  ანტიგმირი (The Cam-

bridge Companion 2003: 17). პიკარესკულ რომანში იგი წარ-

მოდგენილია მოსახლების სოფლებიდან ქალაქებში მასობ-

რივი გადასვლის შედეგად წარმოშობილი პიკაროს, დაბა-

ლი ფენიდან ან გაღატაკებული თავადაზნაურობის წრიდან 

გამოსული თვალთმაქცისა და გაიძვერას, სახით, რომელიც 

მკაცრ და დაუნდობელ გარემოცვაში თავის გადარჩენისათ-

ვის იბრძვის. ამ ანტიგმირის თავისებურება ისაა, რომ თა-

ვის უწესობის მიუხედავად, მაინც პარადოქსულად მკითხ-

ველის თანაგრძნობას იმსახურებს, რადგანაც სოციალური 

უსამართლობის მსხვერპლად აღიქმება. ბავშვობასა და 

ცხოვრებაში პირველი ნაბიჯების გადადგმამდე იგი კეთი-

ლი, წესიერი და მიამიტი პიროვნებაა, მაგრამ თანდათან, 



122 
 

მკაცრ სინამდვილესთან შეჯახებისას თვალთმაქცად 

ყალიბდება. 

პიკარესკული რომანის ანტიგმირი, შემდგომი ხანის 

მსგავსი პროტაგონისტებისაგან განსხვავებით, იმთავითვე 

რაინდობის ხანის გმირის საპირისპირო ტიპს, ანტირა-

ინდს, განასახიერებდა.  

პროტაგონისტის ახალი სახეობის, ანტიგმირის, დამ-

კვიდრეობასთან ერთად პიკარსეკული რომანის ჟანრული 

სიახლე იმაშიც გამოვლინდა, რომ სარაინდო და პასტო-

რალური რომანების იდეალიზებული სინამდვილე მასში 

ისტორიული დროითა და სივრცით, ყოველდღიურ ყოფას-

თან დაკავშირებული ქრონოტოპითაა ჩანაცვლებული, რო-

მელშიც საზოგადოების სხვადასხვა ფენების წარმომად-

გენლები ფიგურირებენ. 

პიკარესკი თავისებური სტრუქტურით ხასიათდება: 

თხრობა, ჩვეულებრივ, აგებულია როგორც პროტაგონის-

ტის ნაამბობი თავის ცხოვრებაზე ბავშვობიდან დაწერის 

დრომდე; თხრობაში გვხვდება სხვადასხვა ჩანართი ამბები 

და მორალისტური თუ სხვა ხასიათის მსჯელობები და 

მოვლენათა შეფასებები; ამბის დასაწყისში პროტაგონისტი, 

როგორც წესი, გულუბრყვილო და კეთილია, მაგრამ დრო-

თა განმავლობაში, ამბის განვითარებასთან ერთად, თანდა-

თან ხდება მისი ზნეობრივი გადაგვარება. 

უნდა ითქვას, რომ ამ ჟანრის მთავარი ამოცანა მკითხ-

ველის სასეირო ამბებით გართობა იყო, მაგრამ მასში ამას-



123 
 

თანავე თავს იჩენს იმ დროს გავრცელებული დამრიგებ-

ლობითი ჟანრის, ეგზამპლების, ის თეზა, რომ პიროვნების 

უკუღმართი საქციელი საბოლოოდ სასჯელით ან მონანი-

ებით მთავრდება. 

პიკარესკული რომანი უაღრესად კარნავალიზებული 

ჟანრია; მასში მძლავრად იგრძნობა სახალხო კარნავალე-

ბისათვის ნიშანდობლივი მსოფლგანდისა და ესთეტიკის 

გამოძახილი. ნებისმიერ საგანსა თუ მოვლენაზე საუბარი 

თუ მსჯელობა თავისუფალია ცალმხრივად რიტორიკული 

სერიოზულობისაგან. შუა საუკუნეების მაღალი ეპიკური 

ჟანრებისაგან განსხვავებით, ამგვარი რომანი არა მაღალ ან 

საშუალო, არამედ დაბალ სტილს, თითქმის კომიზმის „მდა-

ბიურ“ ენას მიმართავს; თხრობა, როგორც წესი, კომიკური, 

ხოლო ზოგჯერ ტრაგიკომიკური ტონალობით ხასიათდე-

ბა; ნაწარმოებს არ გააჩნია ერთიანი სუჟეტური ხაზი და 

ანტიგმირის მიერ გამოვლილ სხვადასხვა ამბებისაგან შედ-

გება, რომელთა შორის საერთო ისაა, რომ სინამდვილე 

ყოველთვის ნეგატიური რაკურსითა და მხილების მიზნი-

თაა დანახული. „პიკარესკული რომანი ჩვეულებრივი, ასე 

ვთქვათ, დაკანონებული კალაპოტიდან ამოვარდნილ ცხოვ-

რებას გვიჩვენებდა, შარავანდედს აცლიდა ადამიანთა 

ყოველგვარ იერარქიულ მდგომარეობას, თამაშობდა ამ 

მდგომარეობებით, აღსავსე იყო მკვეთრი ცვლილებებით, 

გარდაქმნებითა და მისტიფიკაციებით, ასახულ სინამდვი-



124 
 

ლეს ფამილარული კონტაქტის არეალში აღიქვამდა“ 

(Бахтин 1972:. 207). 

პიკარესკი ბაროკოს მსოფლგანცდითა და ესთეტი-

კითაა აღბეჭდილი. აღორძინების ხანის შემოქმედთაგან 

განსხვავევებით, ამ ჟანრის რომანთა ავტორები ადამიანის 

ara ტიტანურ შესაძლებლობებზე, არამედ სოციალური 

სინამდვილის წინაშე მის უმწეობასა და შინაგან გაორებაზე 

ამახვილებდნენ ყურადღებას. პიკარესკებში წინამორბედი 

ხანის გმირი ატიგმირითაა ჩანაცლებული, ხოლო იდეალი-

ზაციისა და პათოსის საწყისი  ადამიანისა და საზოგა-

დოების შესაძლებლობებისადმი ბარკოსეული სკეპსისით. 

პიკარესკული პროზის პირველ ნიმუში არის უცნობი 

ავტორის ვრცელი მოთხრობა „ლაზარილიო ტორმესელის 

ცხოვრება, ფათერაკები და ხიფათები“ (1554), რომელშიც 

ამასთანავე თვალსაჩინოა რომანის ისთი ნიშნები, როგო-

რებიცაა მოქმედ პირთა სიმრავლე და სინამდვილის ფარ-

თო ხედვა. 

მისი ავტორი უდავოდ ჰუმანისტების წრეს ეკუთვნო-

და. იგი იმდენად მკვეთრად ავლენს უარყოფით დამოკი-

დებულებას სასულიერო პირებისადმი, რომ მისი ნაწარ-

მოები „აკრძალული წიგნების ინდექსში“ აღმოჩნდა. 

„ლაზარილიო ტორმესელი“ დაწერილია ერთგვარი 

ავტობიოგრაფიის სახით, რომელშიც ადრესანტი თავის 

პატრონს (ვისაც ასე მიმართავს: „თქვენო მოწყალებავ“) მწა-

რე ირონიით უამბობს მის თავს გადახდილ სხვადასხვა 



125 
 

ამბებსa და თავისი პიროვნული დეგრადირების თავგადა-

სავალს დაბადებიდან დაწერის დრომდე. სოფლის გაჭირ-

ვებულ ოჯახში დაბადებული ლაზარილიო (რაც ესპანუ-

რად ლაზარეს მოფერებითი ფორმაა) ანტიგმირია, თვალთ-

მაქცი და თაღლითი ცინიკოსია, რომლისთვისაც უცხოა 

დაწერილი თუ დაუწერელი ზნებრივი წესები. 

მდინარე ტორმესთან მდებარე სოფელში დაბადებუ-

ლი ლაზარილიოს დაქვრივებული დედა თანამეცხედრე 

ხდება მავრი მეჯინიბის, რომელიც თავისი ნაქურდალით 

ეხმაბა მას. მას შემდეგ, რაც მეჯინიბეს აპატრონებენ, გა-

ჭირვებაში ჩავარდნილი დედა ქალაქში გადადის და ტე-

ვერნაში იწყებს მუშაობას, ხოლო ლაზარილიო ბრმა მო-

ხეტიალე მარჩიელის  მეგზური ხდება. ლაზარილიოს ეს 

პირველი პატრონი უსულგულო და ძუნწი კაცი აღმოჩნ-

დება. მუდმივი შიშიმილისაგან გატანჯული ლაზარილიო 

ეჩვევა საკუთარი პატრონისაგან ლუკმა პურის ქურდობას. 

პატრონის სისასტიკე მას სამაგიეროს გადახდისაკენ უბიძ-

გებს და ამას კიდევაც ახერხებს. ბრმისაგან სასჯელიც ში-

შით იგი სხვა ქალაქში გარბის, სადაც მღვდლის ტიხარო-

სანი ხდება. მღვდელი ბრმაზე უფრო ძუნწი აღმოჩნდება: 

ბავშვისთვის საკვებს არ იმეტებს, ხოლო მრევლის მიერ 

მოტანილ სურსათს კიდობანში ინახავს. მხოლოდ ქელეხებ-

ში თუ ახერხებს ლაზარილიო გულიანად დანაყრებას. 

დამშეული ლაზარილიო ღმერთს გარდაცვლილთა მომრავ-

ლებას შესთხოვს. ბოლოს მღვდელი გააგდებს მას, როდე-



126 
 

საც აღმოაჩენს, რომ მისმა ტიხაროსანმა სურსათის სამალავი 

ზანდუკი გახსნა. 

მისი მესამე პატრონი გაღატაკებული, მაგრამ ამპარ-

ტავანი თავადია, რომელიც გაჭირვებას არ იმჩნევს და თავი 

ისე მოაქვს, თითქოს განცხრომით ცხოვრობდეს. მას იმდე-

ნად უჭირს, რომ მას სიბრალულის გამო ლასარილიო 

აჭმევს ხოლმე ქუჩაში მათხოვრობით ნაშოვნი კერძით. რო-

დესაც სახლის პატრონი მოადგება და ქირის გადახდას 

მოთხოვს, თავადი ქალაქიდან გაქცევს ახერხებს. 

ამის შემდეგ ლაზარილიო არაერთ პატრონს გამოც-

ვლის, მაგრამ ყველგან უზნეობისა და უსამართლობის მოწ-

მე ხდება. დაკაცებულ ლაზარილიოს, რომელსაც უკვე ლა-

ზარს ეძახიან, ცოლად მოჰყავს მეძავე, რომლის მრუშობა 

სულ არ ენაღვლება, რადგან მასში უკვე არა ზნეობა, არა-

მედ ცინიზმი ჭარბობს. 

ნაწარმოებში თვალსაჩინოა პაროდიული ხასიათის 

ბიბლიური ალუზიები. პროტაგონისტის სახელი ინტერ-

ტექსტობრივ ხასიათს ატარებს. მშიერ-მწყურვალე ლაზა-

რილიო ასოცირდება „ლუკას სახარების“ მდიდრის კართან 

მდგომ გლახაკ, მშიერ და დავრდომილ ლაზარესთან. საზო-

გადოებაში გამეფებული სისასტიკე, ყოველი ახალი პატ-

რონის უსულგულობა სპობს და ასამარებს მიამიტ, კეთილ 

და გულმართალ ლაზარილიოს, რომელიც ადამიანები-

სადმი რწმენადაკარგულ ანტიგმირ ლაზარედ აღდგება 

(Perry 1970: 139-146). 



127 
 

„ლასარილიო ტორმესელი“ გამსჭვალულია მწარე 

ირონიის ტონალობით, რაც შემდგომ პიკარესკის ჟანრის 

ერთ-ერთი არსებითი ნიშან-თვისება გახდება. ირონიულ 

მოდალობა თავისებურად ვლინდება თუნდაც იმ ფაქტში, 

რომ გულუბრყვილო და უეშმაკო ლაზარილიოს ცხოვრე-

ბის ავკარგიანობაზე პირველად თვალს მისი უსინათლო 

პატრონი აუხელს, რომელსაც თითქოს თავად არ უნდა 

ჰქონდეს სრული წარმოდგენა სინამდვილეზე. სარკასტუ-

ლია ნაწარმოებში არაერთგზის გაცხადებული ის აზრი, რომ 

ლაზარილიოც და მისი პატრონებიც ერთნაირად თაღლი-

თები არიან. 

პიკარსკული ჟანრის პირველივე ნიმუში მისი დროის 

ესპანური საზოგადოების ირონიული თვალით დანახულ 

სურათს წარმოადგენს, რომელშიც პირუთვნელადაა ნაჩვე-

ნები სხვადასხვა ფენების, განსაკუთრებით – სამღვდელო-

ების  მანკიერებანი.  

„ლაზარილიო ტორმესელს“ იშვიათი პოპულარობა 

ხვდა წილად. იგი იბეჭდებოდა როგორც ესპანეთში, ასევე 

უცხოეთში, ქვეყნდებოდა მისი თარგმანები, იქმნებოდა 

მისი ვარიანტები და გაგრძელებები. 1555 წელს გამოიცა 

უცნობი ავტორის „ლაზარიულიო ტორმესელის მეორე 

ნაწილი“, ხოლო 1573 წელს  „ლაზარილიო ტორმესელის“ 

გადაკეთებული ვარიანტი. 1620 წელს ამ უკანაკნელის ხუან 

დე ლუნას მიერ შექმნილი ახალი მეორე ნაწილი გამოქ-

ვეყნდა. „ლაზარილიო ტორმესელი“-ს მის ერთ-ერთ ეპი-



128 
 

ზოდზე მინიშნება გვხვდება შექსპირის პიესაში „აურზაური 

არაფრის გამო“; იგი ნახსენებია აგრეთვე რომანში „დონ 

კიხოტი“. 

„ლაზარილიო ტორმესელი“ პიკარესკის ერთგვარი ჩა-

ნასახობრივი არქეტიპია, რომლის საფუძველზე მატეო ალე-

მანმა (1547-1614) ამ ჟანრის „კლასიკური“ ნიმუში, „გუსმან 

დე ალფარაჩე“ (პირველი ნაწილი  1599, მეორე – 1604-ს), 

შექმნა. ეს რომანი ესპანური საზოგადოების გაცილებით 

უფრო ფართო სპექტრს მოიცავს, ვიდრე „ლაზარილიო 

ტორმესელი“; მასში უფრო მაღალია ყოფის რეალისტური 

ასახვის ხარისხი. ნაწარმოების მოქმედება ესპანეთისა და 

იტალიის მრავალფეროვან გარემოში მიმდინარეობს. 

„ლაზარილიო ტორმესელი“-ს მსგავდად, მატეო ალე-

მანის რომანი ავტობიოგრაფიისა თუ აღსარების სახითაა 

დაწერილი. მასში გალერეზე სამუშაოდ სასჯელმისჯილი 

შუა ხნის მამაკაცის, გუსმანის, თავგადასავალს ვეცნობით. 

ამ რომანშიც, ისევე როგორც შემდგომ სხვა პიკარესკებში, 

პროტაგონისტი უმწეო, არეულ-დარეულ და მოუწესრიგე-

ბელ ოჯახში იზრდება. არა თუ გუსმანმა, არამედ და-

ნამდვილებით დედამისმაც არ იცის, ვინაა მისი მშობელი 

მამა. ის, ვინც გუსმანის მამად ითვლება, წარმოშობით,  თა-

ვადია, მაგრამ ამ საზოგადოებრივი ფენისათვის შეუფერე-

ბელ მევახშეობასა და სხვა საჭვო საქმიანობას ეწევა. მისი 

გარდაცვალების შემდეგ ოჯახის გაჭირვებული მდგომარე-

ობით შეწუხებული და ქვეყნების ნახვისა და იტალიაში 



129 
 

არისტოკცრატ ნათესავებთან დაკავშირების სურვილით 

შეპყრობილი ცამეტი წლისა გუსმანი ტოვებს ოჯახს და 

მადრიდისკენ მიემართება. უსახსრო, სრულიად გულუბრ-

ყვილო და გამოუცდელ ყმაწვილი თავდაპირველად უმწეო 

და სავალალო მდგომარებაში აღმოჩნდება, მაგრამ მალე 

ახერხებს დამოუკიდებლად თავის გატანას. როგორც კი 

ცხოვრებისაგან პირველ მკაცრ გაკვეთილებს მიიღებს, 

ტავერნის პატრონთან სამსახურის დროს კლიენტების მო-

ტყუებას სწავლობს. ასე და ამგვარად იგი თანდათან გაქ-

ნილ გაიძვერად ყალიბდება. როგორც თვითონ აცნობი-

ერებს, იგი ესპანური სინამდვილის უგვანო პრინციპებით 

ხელმძღვანელობს: „ყველა იპარავდა და მეც ვქურდობდი“, 

უწესო ადამიანთა „უმსგავსობის შემხედვარე, მეც სხვებს 

დავემსგავსე“. 

გუსმანი თავს ხან წვრილმანი ქურდობით, მათხოვ-

რობით ირჩენს, ხან კი სხვადასხვაფვარი ეშმაკობით საკმაო 

წარმატებას აღწევს და ფრანტვით განცხრომით ნებივრობს. 

არის მომენტები, როდესაც სურვილი იპყრობს, წესიერად 

და პატიოსნად იცხოვროს, მაგრამ საბოლოოდ თაღლიდად 

რჩება. რომანის ბოლოს უკვე ხანში შესული გუსმანი გა-

ლერებზე სამუშაოდ ბორკილებდადებული მიჰყავთ სევი-

ლიის ქუჩებში, სადაც მშობელი დედაც კი არ გამოდის მის 

გასაცილებლად. „მარტო ვიყავი, სრულიად მარტო ამდენ 

ხალხში“,  ნაღვლიანად ამბობს გუსმანი, რომელიც გა-

ლერებზე სიმარტოვესთან ერთად შეურაცხყოფასა და დამ-



130 
 

ცირებასაც იწვნევს. ალემანის რომანის ანტიგმირი გულ-

დასმით განსჯის თავის გავლილ ცხოვრებას და საბოლო-

ოდ შინაგანად გარდაიქმნილ მონანიე ძე შეცდომილად 

გვევლინება. 

რომანში ცხადად იგრძნობა ესპანური სოციალური 

სინამდვილის უარყოფითი შეფასება. „მთელი ჩემი  ხეტი-

ალის განმავლობაში, – ამბობს გუსმანი, – ყოველთვის  იმას 

ვხედავდი, რომ  ამ ყოვლიშემძლე ადიმიანთაგან ბევრი ნამ-

დვილი ვეშაპია, რომლებსაც პირი აქვთ დაბჩენილი და  

მზად არიან სხვები გადაყლაპონ, რათა მთავიანთი ოჯახე-

ბი უზრუნველყონ და უფრო გამდიდრდნენ; ისინი თვალს 

არიდენ  ობოლ ყმაწვილებს, არ შეისმენ არც გაჭირვებულ 

დედაკაცს და არც უპოვართა ხმას, არც რაიმეს უწყალობე-

ბენ სნეულებსა და გაჭირვებულებს; ყოვეგვარ წეს-წყობი-

ლებას თანაუგრძნობენ, ოღონდ კი წყალი მათი წისქვილ-

სკენ მოედინებოდეს. სიტყვით ყველა კეთილმოსურნეა, ხო-

ლო საქმით ბოროტმოქმედნი არიან. თუ მამა აბრამის ბატ-

კანი ხარ, უსათუოდ ეშმაკი გაგკრიჭავთ“ (Alemán 2012:  50). 

„გუსმან დე ალფარაჩე“ იმთავითვე ითარგმნა ინ-

გლისურად, ფრანგულად, გერმანულად, ჰოლანდიურად, 

პორტუგალურად, იტალიურად დალათინურად. შეიძლება 

ითქვას, რომ XVII საუკუნის მკითხველების ორი საყვარელი 

წიგნი სერვანტესის „დონ კიხოტი“ და გუსმანის რომანი 

იყო. „ამ წიგნს დიდებულებიც კითხულობენ და მდაბი-



131 
 

ონიც“,  წერდა ბენ ჯონსონი ამ რომანის თარგმანის 

ლექსად დაწერილ წინათქმაში 1623 წელს. 

ალემანის რომანმა იმ დროის მრავალ მწერალზე მო-

ახდინა გავლენა; სერვანტესი „დონ კიხოტი“-ს მეორე ნა-

წილში ეკამათება მას. 

XVI-XVII საუკუნეებში შექმნილი ყოველი პიკარეს-

კული რომანი, რომელთა რიცხვი ოცდაათს აღწევს, „ლა-

ზარილიო ტორმესელი“-სა და „გუსმან დე ალფარაჩე“-ს 

მიხედვითააა მოდელირებული. ერთ-ერთი ავტორი, ლო-

პეს დე უბედა, აღიარებს კიდეც, რაოდენ დავალებულია 

მისი რომანი ამ ჟანრის საბაზისო ნაწარმოებებისაგან. 

ადრინდელი პროტოტიპების მსგავსად, გრეგორიო 

გონსალეს რომანში „მოხეტიალე ონოფრე“ (1604) ანტიგმი-

რი, ადრე დაობლებული და სირარებაში გაზრდილი ონოფ-

რე, თაღლითობის გზით დიდძალ ქონებასაც აგროვებს, 

თუმცა ბედი უმუხთლებს და ციხეში ამოჰყოფს თავს, მაგ-

რამ თავისი ეშმაკობით აქედანაც ახერხებს თავის დაღწევას. 

ესპანური პიკარესკებისათვის დამახასიათებელი ტექ-

სტთაშორისი ურთიერთკავშირი თავისებურად ვლინდება 

ფრანცისკო ლოპეს დე უბედას რომანში „თვალთმაქცი 

ხუსტინას გასართობი წიგნი“ (1605). მასში თავის თავგა-

დასავალს მსუბუქი ყოფაქცევის ქალი, ხუსტინა, გვიამბობს, 

რომელიც ალემანის „გუსმან დე ალფარაჩე“-ს პროტაგო-

ნისტს მიჰყვება ცოლად. 



132 
 

„თვალთმაქცი ხუსტინა“-ს მსგავსად, თვალთმაქცი 

ქალის თავგადასავალია მოთხრობილი ალონსო დე სალას 

ბარბადილიოს რომანში „სელესტინას ასული, ანუ მოხერ-

ხებული ელენა“ (1612). პიკარესკების უმრავლესობისაგან 

გასხვავებით, მასში თხრობა დიალოგებისა და ლექსების 

სახით მიმდინარეობს. მაგრამ „საზრილიო ტორმესელის“ 

ავტორისა და ალემანის მიერ დამკვდრებული პკარესკის 

ჟანრული მოდელი იმდენად მყარი აღმოჩნდა, რომ ფორ-

მისეული სხვაობის მიუხედავად, რომანში შენარჩუნებუ-

ლია უკვე ჩამოყალიბებული ჟანრის არსებითი ელემენტე-

ბი, მათ შორის  ანტიგმირის ხასიათი და გამუდმებით 

ცვალებადი დიდი გზის ქრონოტოპი, რომელშიც მრალგვა-

რი სოციალური წრის წარმომადგენლებს ვხვდებით, არის-

ტოკრატებიდან დაწყებული მოძალადეებითა და მეძავე-

ებით დამთავრებული. 

პიკარესკის სხვა საბაზისო ნაწარმოებების მსგავსად, 

„თვალთმაქცი ხუსტინას გასართობი წიგნი“-ც მიბაძვის 

სანად იქცა; 1627 წელს ამ რომანის უცნობი ავტორის მიერ 

შედგენილი ვერსია გამოქვეყნდა. 

ესპანური ლიტერატურის ოქროს ხანის ერთ-ერთი 

უდიდესი წარმომადგენლის  ფრანსისკო გომეს დე კე-

ვედოს  რომანის, „დონ პაბლოსიად წოდებული გაიძვერას 

ცხოვრება“ (1626), ანტიგმირი, პაბლო, პიკარესკის ჟანრული 

კანონების შესაბამისად, თხრობას თავისი ბავშვობიდან 

აღწერით იწყებს. პაბლოს არ მოსწონს მამის რჩევა მის 



133 
 

„ნატიფ ხელოვნებას“, ქურდობას, დაეუფლოს; მას უნდა, 

არა თაღლითობით, არამედ თავისი შრომით პატიოსნად 

იცხოვროს. მაგრამ ცხოვრების ჭირვარამი პროტაგონისტში 

მთლიანად ახშობს კეთილ საწყისს და მას თანდათან გაქ-

ნილ თვალთმაქცად აყალიბებს. თაღლითობით ხშირად 

წარმატებას აღწევს, მაგრამ ბოლოს მარცხს განიცდის, ტო-

ვებს ესპანეთს, ოკენისმიღმა მიემგზავრება, სადაც, მისივე 

თქმით, უარეს დღეში ჩავარდება. ამგვარად, ამ რომანშიც 

გატარებულია პიკარესკებისათვის დამახასიათებელი ის 

მორალისტური შეგონება, რომ ანტიგმირად ქცეული პიკა-

როს გზა არაა ბედნიერების მომტანი. 

კევედოს რომანში „თვალნათლივ იჩენს პიკარესკების 

ჟანრზე ხალხური კომიზმის ტრადიციას მძლავრი ზეგავ-

ლენის ფაქტორი. კარნავალური დღესასწაულების პრინცი-

პითაა აგებული რომანის ის ეპიზოდი, რომელშიც სტუ-

დენტები სალაღობოდ და სამასხარაოდ პაბლოს „მეფედ“ 

ირჩევენ, რითაც იგი დროებით იერარქიულად სხვებზე 

მაღლა დგება. მაგრამ ამ კარანავალურ ამაღლებას რეალური 

დამხობა მოსდევს: პაბლოს, მისი მდაბიური წარმომავლო-

ბის გამო, დაუნდობლად სცემენ და ნეხვში ამოისვრიან. 

ესპანურ ლიტერატურაში პიკარესკული რომანის გვი-

ანდელი ეტაპის ერთ-ერთი თვალსაჩინო ნიმუშთაგანია 

„მოლხენილი კაცის, ესტაბანილიო გონსალესის, მის მიერ-

ვე აღწერილი ცხოვრება და საქმენი“ (1646). სათაურის თა-

ნახმად, ამ ნაწარმოებში ავტორი თავის თავგადასავალს 



134 
 

მოგვითხრობს, მაგრამ სინამდვილეში, ისევე როგორც სხვა 

პიკარესკებში, მასში არა ნამდვილი, არამედ გამოგონილი 

პროტაგონისტის ავტობიოგრაფიაა წარმოდგენილი. 

პიკარესკის არაერთი არსებითი ჟანრული ნიშანია შე-

ნარჩუნებული ლუის ველეს დე გევარას ვრცელ მოთხრო-

ბაში „კოჭლი ეშმაკი“ (1641), რომელშიც სტუდენტის სახით 

პროტაგონისტის გულუბრყვილობის, ხოლო კოჭლი ეშმა-

კის სახით  ანტიგმირად ქცევის სტადიაა ნაჩვენები. მაგრამ 

ამ მოთხრობაში ასევე თვალსაჩინოა პიკარესკული თხრო-

ბის სტრუქტირის გართულება ახალი კომპონენტების, მათ 

შორის, ფანტასტიკის სახით. 

ალონსო დე კასტილიო სოლორსანოს რომანებში „ტე-

რეზა მანსანარესი“  1632, „სევილიელი კვერნა“  1642, და 

სხვ. პიკარესკის როგორც ჟანრის კრიზისზე მეტყველებს 

მამხილებელ-სატირული მიმართულების განელება. 

ესპანური ლიტერატურის წიაღში აღმოცენებულმა 

პიკარესკულმა რომანმა არაერთ ლიტერატურაში პოვა გა-

მოძახილი. ჯერ კიდევ XVI საუკუნის დალევს ინგლისში 

გამოქვეყნდა „ლაზარილიო ტორმესელი“-ის გავლენით და-

წერილი თომას ნეშის რომანი „ბედკრული მოხეტიალე, ანუ 

ჯეკ უოლტონის ცხოვრება“ (1594), რომლის თავისებურება 

ისაა, რომ მასში ნამდვილი ისტორიული პირებიც არიან 

გამოყვანილი, მათ შორის  მარტინ ლუთერი, ერაზმ რო-

ტერდამელი, თომას მორი და ჰენრი ჰოვარდი. 



135 
 

ფრანგულ ლიტერურაში პიკარესკის თვალსაჩინო ნი-

მუშია შარლ სორელის „ფრანსიონის ცხოვრების პირუთ-

ვნელი კომიკური ამბავი“ (1623-1633) და პოლ სკარონის 

„კომიკური რომანი“ (1649-1657). 

მრავალი ნიშნით უაღრესად ახლოსაა პიკარესკულ 

რომანთან გერმანული „დაბალი“ ბაროკოს წიაღში შექმნი-

ლი თვალსაჩინო ქმნილება  გრიმელჰაუსენის „სიმპლი-

ცისიმუსი“ (1669), მაგრამ მასში ასევე მკვეთად გამოსჭვივის 

ჟანრული ჰიბრიდზაციის ტენდენცია. იგივე შეიძლება ით-

ქვას ალენ რენე ლესაჟის რომანზე „სანტილიანელი ჟილ 

ბლასის ამბავი“ (1715-1735). 

პიკარესკულმა რომანმა მნიშვნელოვანი სტიმულისა 

და ფერმენტის როლი შეასრულა როგორც მისი დროის, 

ასევე მომდევნო ხანის ეპოსის, განსაკუთრებით – აღზრდის 

რომანის ჩამოყალიბებასა და განვითარებაში (Stone 1998: 

202). ამასთანავე მის თვისებრივ სიახლესა და მხატვრული 

ღირსებაზე საუბრისას ისიც უნდა აღინიშნოს, რომ მას 

აკლია ხასიათების ფსიქოლოგიურ წახნაგთა და სულიერი 

შრეების წვდომის ის სიღმე და თხრობითი ხერხების ის 

მრავალფეროვნება, რაც დამახასიათებელია როგორც „დონ 

კიხოტი“-სათვის, ასევე რომანის განვითარების უფრო გვი-

ანდელი ეტაპისათვის. სერვანტესმა გამოიყენა პიკარესკის 

ჩვეულებრივ ყოფასთან დაკავშირებული „ფართო გზის“ 

პანორამული ქრონოტოპი და კომიზმის ხერხები, მაგრამ არ 

შემოიფარგლა ამ ელემენტებით და ისინი პაროდიულად 



136 
 

სხვა ჟანრულ ტრადიციებს და ახალ თხრობითს ნარატიულ 

ხერხებს შეუთავსა. 

ზოგჯერ პიკარესკული რომანის ჟანრის ცნების ერ-

თობ ფართოდ იაზრებენ და მის ფარგლებში ყველა იმ 

ნაწარმოების მოექცევენ, რომლებშიც თვალთმაქცი ანტი-

გმირის თავგადასავალია მოთხრობილი. ასეთებია: უილი-

ამ თეკერეის „ამაოების ბაზარი“ (1847), მარკ ტვენის „ჰეკ-

ლბერი ფინის თავგადასავალი“ (1884). მიხეილ ჯავახიშვი-

ლის „კვაჭი კვაჭანტირაძე“ (1924), თომას მანის „ყალთა-

ბანდ ფელიქს კრულის აღსარება“ (1910/1913, 1954), ი. ილ-

ფისა და ე. პეტროვის „თორმეტი სკამი“ (1928) და მრავალი 

სხვა. 

სარაინდო და პასტორალური რომანის მსგავსად, 

პიკარესკი არა მუდმივი კატეგორია, არამედ ისტორიულად 

განსაზღვრული დროის, ევროპული რომანის განვითარე-

ბის ადრინდელი ეტაპის კუთვნილებაა. წმინდა სახით XVII 

საუკუნის შუა ხანებში იგი თანდათან კარგავს თავის ძი-

რითად ჟანრულ მახასიათებლებს, მათ შორის – პიროვნე-

ბის ზნეობრივი გადაგვარების მოტივსა და ცოცხალ და 

პირდაპირ კავშირს კარნავალურ ტრადიციასთან. ამასთა-

ნავე, „პიკარესკული რომანის ჩანასახშივე იგო განფენილი 

სხვადასხვა მიმართულებით განვითარეის წანამძღვრები. 

როგორც ისტორიულად არსებულმა ჟანრმა მან შეწყვიტა 

არსებობა, მაგრამ ახალი დროის თხრობით ჟანრთა უმრავ-

ლესობის ჩამოყალიბებასა და განვითარებაზე  მოახდინა 



137 
 

ზეგავლენა“ (Томашевский 1975: 20). პიკარესკულ ნაწარმო-

ებებში დამკვიდრებული ანტიგმირი რომანის სხვა ჟანრულ 

ფორმებში იჭრება და ახალი ტიპის ქრონოტოპების იერსა-

ხის წარმოჩენის ფუნქციას იძენს.   

 
ბიბლიოგრაფია: 

 

Alemán, Mateo. Guzmán de Alfarache. Ediciones Perdidas, Madrid, 2012. 

The Cambridge Companion to the Spanish Novel. Edited by Harriet Tur-

ner, Cambridge University Press, 2003. 

Perry, T. Anthony. Biblical Symbolism in the „Lazarillo de Tormes“ Studies in 

Philology. University of North Carolina Press, Vol. 67, № 2, 1970.  

Stone, Robert S. Picaresque Continuities: Transformations of Genre from the 

Golden Age to the Goethezeit. New Orleans: University Press of the South, 

1998.  

Бахтин, М.М.. Проблемы поэтики Достоевского. М.: 1972. 

Томашевский Н. Б. Плутовской роман: вступительная статья. Плутовской 

роман: Aнтология. М.: 1973. 

 

 

 

  

https://www.jstor.org/stable/i392399


138 
 

მაია ნაჭყებია 

 

ბაროკოს ეპოქის რომანი 

  

ბაროკო, უსწორმასწორობისკენ თავისი ხაზგასმული 

მიდრეკილებით, ღია იყო რომანის ჟანრისთვის და ახალი 

დროის რომანის პირველი მოდიფიკაციები სწორედ ბა-

როკოს მიმდინარეობასთან არის დაკავშირებული. რით 

ხასიათდება ბაროკოს რომანი? პირველ რიგში, ეს არის 

რომანის სიუჟეტის რთული სტრუქტურა. ამასთან, ბარო-

კოსთვის დამახასიათებელი ანტინომიურობა ბაროკოს რო-

მანზეც აისახა, რომელიც ორი, „მაღალი“ ანუ პრეციოზული 

და „დაბალი“, ანუ დემოკრატიული მიმართულებით გან-

ვითარდა. გასათვალისწინებელია კიდევ ერთი ფაქტორი: 

XVII საუკუნე არის მწერლებისა და მკითხველების ევო-

ლუციის ხანა. წერა-კითხვის მცოდნეთა რაოდენობის 

ზრდამ შესაბამისად გამოიწვია კითხვის მოთხოვნილების 

ზრდა, უპირველეს ყოვლისა გაიზარდა რომანის მოყვა-

რულთა აუდიტორია, რომელსაც შეადგენდნენ დიდგვა-

როვნები, ბურჟუაზიის წარმომადგენლები და ქალები. რო-

მანით გატაცებამ ამ პერიოდში მთელი ევროპა მოიცვა, 

ხოლო რომანის ჟანრის ეროვნული მოდიფიკაციის ჩამო-

ყალიბება ყოველ ევროპულ ქვეყანაში სხვა ქვეყნების რო-

მანების გამოცდილების შეთვისების პროცესში მოხდა და 

შეიქმნა უნივერსალური ჟანრული მოდელები: პრეციოზუ-



139 
 

ლი რომანი, კომიკური რომანი, ისტორიულ-გალანტური 

რომანი, სიმბოლურ-ალეგორიული რომანი და სხვა. 

რომანის ჟანრისთვის XVII საუკუნე ლიტერატურის 

ისტორიის საკვანძო მომენტია, ეს არის ერთდროულად 

რომანის პირველი ეპოქის, სარაინდო რომანის დასასრული 

და, ამავდროულად, რომანის მეორე ეპოქის დასაწყისი. XVI 

საუკუნის შუა წლებში სარაინდო რომანის მიმართ ინ-

ტერესმა იკლო, აშკარა გახდა სიახლის აუცილებლობა. ამ-

რიგად, ბაროკოს ეპოქის დასაწყისი ემთხვევა რომანის 

კრიზისს და სწორედ ამ დროს ბაროკოს რომანის ნიმუშად 

იქცა ბერძნული რომანი, ეს კი იმან განაპირობა, კონ-

სტანტინოპოლის დაცემამდე ბერძნული ტექსტები დასავ-

ლეთში ცნობილი არ იყო, XVI საუკუნის მეორე ნახევრიდან 

კი მათი თარგმნა მთელ ევროპაში დაიწყო  ბერძნული 

რომანი გამოსადეგი აღმოჩნდა როგორც სარაინდო რომანის 

ალტერნატივა. ეს იყო ნამდვილი რევოლუცია, რადიკა-

ლური გარდაქმნა და დაბრუნება თავდაპირველ საწყისებ-

თან. ის, რასაც ბაროკოს რომანი ეწოდება, წარმოადგენს 

ბერძნული რომანის ადაპტაციას (პლაზენტი 1999: 294-295). 

ბაროკოს ეპოქაში დაიწყო რომანის პოეტიკაში წი-

ნამავალი ტრადიციების სინთეზირება და მისი ნიშნების 

ჩამოყალიბება. მიიჩნევა, რომ XVII საუკუნეში რომანის 

თეორია არ არსებობდა, მაგრამ გასათვალისწინებელია გან-

სჯები ამ ჟანრის შესახებ ნაწარმოებთა წინასიტყვაობებში, 

კომენტარებში, მკითხველისადმი მიმართულ ავტორისე-



140 
 

ულ წიაღსვლებში, რაც გარკვეულწილად რომანის პრაქ-

ტიკულ თეორიად შეიძლება ჩაითვალოს. ყოველი რომა-

ნისტი ცდილობდა დაეცვა რომანის მისეული მოდიფი-

კაციის მხატვრული და ეთიკური მნიშვნელობა, რაც 

იწვევდა კამათს რომანის პოეტიკის ძირითადი კატეგო-

რიების შესახებ, რაც XVII საუკუნის რომანის თეორიაში 

„დამაჯერებლობის“ კატეგორიაზე გადის. საფრანგეთში რო-

მანის მნიშვნელობის ილუსტრირებას კარგად ახდენს ნაშ-

რომი სახელწოდებით „ტრაქტატი რომანების წარმოშობის 

შესახებ“  (Pierre-Daniel Huet, Traite de l’origine des Romans 

(1670). https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k650112.texteImage). 

მისი ავტორი პიერ-დანიელ უეა. თავისი არსით, ეს არის იმ 

დროის ახალი ჟანრის, რომანის დასაცავად შექმნილი მა-

ნიფესტი. მასში ნაჩვენებია რომანის ისტორია ანტიკური 

ხანიდან 1660 წლამდე. პირველ ნაწილში ავტორი იძლევა 

რომანის განსაზღვრებას, სადაც მიუთითებს, რომ რომანი 

არის გამოგონილი სასიყვარულო ისტორია, რომელიც 

პროზაულად ოსტატურად არის დაწერილი მკითხველის 

სიამოვნებისა და ჭკუის სასწავლებლად. ზოგად დეფინი-

ციას მოსდევს მონაკვეთები, სადაც იგი ასაბუთებს რომანის 

წარმოშობას რელიგიური იგავებიდან, შემდეგ ნაწილში 

ეხება უშუალოდ ანტიკურ რომანს და იგი ასახელებს 

კანონში შემავალ ტექსტებს ანუ სავალდებულო საკითხავ 

ნაწარმოებებს, ნაშრომში ასევე წარმოდგენილია შუა სა-

უკუნეთა ფრანგული, იტალიური და ესპანური სარაინდო 



141 
 

რომანი. საყურადღებოა, რომ უე რომანის წარმოშობის 

კვლევას ამყარებს ქრონოლოგიურ პრინციპზე და ავლენს 

მსგავსებებსა და განსხვავებებს მათ შორის (ისმენი 2003: 

418). 

ფრანგული ბაროკოს ლიტერატურაში ერთ-ერთი 

წამყვანი ჟანრი ჰეროიკული ეპოპეა იყო (ეპოპეა  საგმირო 

საქმეების შესახებ თხრობა ლექსად, ანტიკური მოდელების 

(ჰომეროსი, ვერგილიუსი) ან თანამედროვე იტალიელების 

(არიოსტო, ტორკვატო ტასო) მიხედვით), ამიტომაც პიერ-

დანიელ უე „ტრაქტატში რომანების წარმოშობის შესახებ“ 

ერთმანეთს ადარებს ეპოპეასა და რომანს. ტრაქტატი სა-

ინტერესოა რომანსა და ეპოპეას შორის არსებულ განს-

ხვავებათა კლასიფიკაციის თვალსაზრისით გამოთქმული 

მოსაზრებების გამო. რომანს იგი განსაზღვრავს, როგორც 

პროზაულად ოსტატურად დაწერილ გამოგონილ სასიყ-

ვარულო თავგადასავლებს, რომლის მიზანიცაა მკითხვე-

ლისთვის სიამოვნების მინიჭება და მისი განათლება. რო-

მანში უნდა იყოს უამრავი ბუნდოვნება, მასში უნდა ჩანდეს 

სიკეთის გამარჯვება და მანკიერების დაგმობა. საყურად-

ღებოა ტრაქტატის ავტორის მიერ გამოყენებული ტერმი-

ნოლოგია. პიერ-დანიელ უე რომანს შემდეგნაირად გან-

საზღვრავს: „ის, რასაც რომანი ეწოდება, არის გამოგონილი 

სასიყვარულო თავგადასავლები ოსტატურად დაწერილი 

პროზაულად, რათა მკითხველმა ისიამოვნოს და 

განათლდეს. მე ვამბობ გამონაგონს, ნამდვილი ამბისგან 



142 
 

განსასხვავებლად. მე ვამატებ სასიყვარულო თავგადასავ-

ლებს, რადგან სიყვარული უნდა იყოს რომანის მთავარი 

სიუჟეტი. ისინი [რომანები] უნდა იწერებოდეს პროზა-

ულად, რადგანაც უნდა შეესაბამებოდეს საუკუნის მოთხოვ-

ნებს. საჭიროა, რომ რომანები დაწერილი იყოს დახვეწი-

ლად და მკაფიო წესების დაცვით: მათში უნდა იყოს 

უამრავი ბუნდოვანება თანამიმდევრობის გარეშე. რომანის 

მიზანი არის მკითხველის განათლება, რომელშიც ყოველ-

თვის უნდა ჩანდეს სიკეთით დაგვირგვინება და მანკი-

ერების დაგმობა“. ეპიკურ პოემასა და რომანს შორის განს-

ხვავებათა მითითებისას იგი აღნიშნავს, რომ „რომანები 

არის უფრო მარტივი, ნაკლებად ამაღელვებელი, მათში 

ნაკლები ფიგურებია, ვიდრე ეპიკურ პოემაში. ამასთან, 

პოემები უფრო მეტად ექვემდებარება კანონებს (უფრო რეგ-

ლამენტირებულია და უფრო დახვეწილი მოთხოვნები 

აქვს), მათში ნაკლები თემები, ნაკლები მოვლენები და 

ეპიზოდებია. რომანის უპირატესობა იმაში მდგომარეობს, 

რომ მასში ნაკლები ფიგურებია, [...] დაბოლოს, პოემებს სი-

უჟეტად აქვთ სამხედრო ან პოლიტიკური მოვლენები, 

სიყვარული კი იქ შემთხვევითია; რომანში პირიქით, სიყ-

ვარული მთავარი სიუჟეტისთვის არსებობს, ხოლო თუ იქ 

არის პოლიტიკა ან ომი, ეს მხოლოდ შემთხვევითია“. რო-

მანის წყაროებად ავტორი მიუთითებს გამონაგონ და ის-

ტორიულ სიუჟეტებს. ტრაქტატის ბოლო ნაწილში კი იგი 

ხოტბას ასხამს საფრანგეთში ამ რომანის ჟანრის ახლად 



143 
 

შექმნილ ნიმუშებს, მათ შორის ონორე იურფეს „ასტრეას” 

(Hue Pierre-Daniel Huet, Traite de l’origine des romans (1670). 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k650112.texteImage). 

პრეციოზული რომანი. ფრანგული ბაროკოს ლიტერა-

ტურის ერთ-ერთი სახეობა პრეციოზული ლიტერატურაა. 

ტერმინი მომდინარეობს ფრანგული სიტყვიდან  precieux, 

რაც ძვირფასს, დახვეწილს ნიშნავს. პრეციოზულობა არის-

ტოკრატიულ სალონებში ჩაისახა და არისტოკრატიის ინ-

ტერესებს ასახავდა. პრეციოზული ლიტერატურა მოიცავს 

როგორც ლირიკას, ისე პროზას. პოეზია უმღეროდა გა-

ლანტურ სიყვარულს, მანდილოსნებს, საკარო ცხოვრების 

გარკვეულ ეპიზოდებს. რომანის ჟანრში პრეციოზულმა 

ლიტერატურამ დიდ პოპულარობას მიაღწია პასტორალუ-

რი რომანის სახით. პასტორალური რომანი რეალობას 

განიხილავდა როგორც მტრულს და მიუღებელს და მას 

უპირისპირებდა იდეალურ, ილუზორულ სინამდვილეს, 

პასტორალური ოცნების მშვენიერ სამყაროს. XVII საუკუნის 

დამდეგის საფრანგეთში პასტორალმა ყველა ჟანრი მოიცვა: 

თეატრი, რომანი და პოეზია და მიუხედავად იმისა, რომ ეს 

იყო რელიგიური პოეზიის აყვავების და ახალი თეატრის 

შექმნის ხანა, უზომოდ დიდი წარმატება ხვდა წილად 

ონორე იურფეს პასტორალურ რომანს „ასტრეა“ (1607-1627) 

(შევო 1997: 67). მაშასადამე, „მაღალი“ რომანი საფრანგეთში 

პასტორალური რომანის სახით განვითარდა, რომელშიც 

პრეციოზულობა განსაკუთრებით თვალსაჩინოდ აისახა. 



144 
 

ონორე იურფეს „ასტრეა“ უაღრესად ვრცელი ნაწარ-

მოებია. ძირითადი სიუჟეტური ხაზი არის მთავარი გმი-

რების, მწყემსების  ასტრეასა და სელადონის იდეალური 

სიყვარული, თუმც ამ სიყვარულის გზაზე მათ უამრავი 

დაბრკოლება ხვდებათ. რომანში ვხვდებით ზოგიერთი 

პერსონაჟის ვერაგობასა და პოლიტიკურ ამბიციებს. რომა-

ნის მთავარ გმირებს მრავალი წინააღმდეგობის გადალახვა, 

თავგადასავლისა და ომის გადატანა უწევთ ბედნიერების 

მისაღწევად. რომანი მოგვითხრობს აგრეთვე იმ პერსო-

ნაჟების თავგადასავლების შესახებაც, რომლებსაც კავშირი 

არ აქვთ ცენტრალურ ამბავთან. რომანში არის ბუნების 

ხატოვანი აღწერები, პოეტური ჩანართები და მთავარი 

გმირების წერილები. ფრანგმა მკვლევარმა, ფ. მუნიერმა 

დაწვრილებითი შეისწავლა XI საუკუნის ბიზანტიელი 

მწერლის, ევმატი მაკრემვოლიტის პოპულარული რომანი 

„ჰისმინა და ჰისმინიუსი“ და გამოიტანა დასკვნა, რომ 

ბიზანტიურმა რომანმა მნიშვნელოვანი გავლენა იქონია 

იურფეს „ასტრეაზე“, რაც გამოიხატება ნაწარმოების მხატ-

ვრულობაში და იმაში, რომ ამ ორი რომანის მთავარ გმი-

რებს  ჰისმინიუსს და სელადონს  მრავალი დაბრკოლების 

გადალახვა და დიდი დრო დასჭირდათ თავისი ოცნების 

ასასრულებლად. მათი სიყვარული კი სუფთა, ჭეშმარიტი 

და ამაღლებულია (მუნიერი 2011: 279-291). ონორე იურფეს 

პასტორალური რომანი „ასტრეა“ სამართლიანად ითვლება 

XVII საუკუნის ფრანგული პროზის ყველაზე მნიშვნელოვან 



145 
 

მოვლენად. მან გადამწყვეტი გავლენა მოახდინა პრეცი-

ოზული მიმართულების მწერლობის ფორმირებაზე და 

საკარო თავაზიანობისა და გალანტურობის სახელმძღვანე-

ლოდ იქცა. ურთიერთობის დახვეწილი სტილი, რომელსაც 

განუხრელად იცავდნენ რომანის გმირები, მაშინვე აიტაცა 

სალონურმა კულტურამ, რომელიც XVII საუკუნის პირველ 

ათწლეულებში ყალიბდებოდა (ჩეკალოვი 1985). 

მ. ბახტინი ნაშრომში „რომანის ისტორიული ტიპო-

ლოგიისთვის“ გამოყოფს რომან-გამოცდას, რომელიც აგე-

ბულია მთავარი გმირების ერთგულების, სიქველის, გამ-

ბედაობის, სათნოების, კეთილშობილების, სიწმინდის და 

ა.შ. გამოცდაზე და აღნიშნავს, რომ ევროპის ლიტერატუ-

რაში ეს რომანის ყველაზე გავრცელებული სახეობაა, ხოლო 

რომანი-გამოცდის ისტორიულად ყველაზე გავლენიან და 

სუფთა ნაირსახეობად იგი ბაროკოს რომანს ასახელებს და 

მიუთითებს ავტორებს, პირველ რიგში კი ონორე იურფეს 

და მადამ სკუდერის. მ. ბახტინი აღნიშნავს, რომ ბაროკოს 

რომანმა შეძლო გამოცდის იდეაში ჩადებული ყველა 

სიუჟეტური შესაძლებლობის გამოყენება დიდი მასშტაბის 

რომანის ასაგებად. სწორედ ამიტომ არის, რომ ბაროკოს 

რომანი ყველაზე კარგად აჩვენებს როგორც გამოცდის 

იდეის ორგანიზაციულ შესაძლებლობებს, ისე სინამდვი-

ლეში მისი რეალისტური შეღწევის შეზღუდულობას. ბა-

როკოს რომანი ჰეროიკული რომანის ყველაზე სუფთა და 

თანამიმდევრული სახეობაა. ბაროკო არ უშვებს არაფერს, 



146 
 

რაც საშუალო, ნორმალური, ტიპური და ჩვეულებრივია, აქ 

ყველაფერი გრანდიოზული მასშტაბებისაა. ბაროკოს რო-

მან-გამოცდამ შემდგომ საუკუნეებში განვითარების ორი 

შტო მოგვცა: 1) ავანტიურულ-ჰეროიკული რომანი (ლუისი, 

რადკლიფი, უოლპოლი და სხვ). და 2) პათეტიკურ-ფსიქო-

ლოგიური სენტიმენტალური რომანი (რიჩარდსონი, რუსო). 

რაც შეეხება რომან-გამოცდის სიუჟეტს, იგი ყოველთვის 

იგება გმირის ნორმალური ცხოვრების დინებიდან გადახ-

რაზე, ემყარება ისეთ განსაკუთრებულ მოვლენებსა და 

ვითარებებს, რომლებიც ტიპურ, ჩვეულებრივ ცხოვრებაში, 

ჩვეულებრივი ადამიანის ბიოგრაფიაში არ არის. რომანი-

გამოცდა ყოველთვის იწყება იქ, სადაც იწყება გადახრა 

ნორმალური ცხოვრების სოციალური და ბიოგრაფიული 

მიმდინარეობიდან და სრულდება იქ, სადაც ცხოვრება ისევ 

უბრუნდება ნორმალურ კალაპოტს. ამიტომ, რომანი-გამოც-

დის მოვლენები არ ქმნან ახალი ტიპის ცხოვრებას, ადა-

მიანის ახალ ბიოგრაფიას, რომელსაც ცხოვრების შეცვლი-

ლი პირობები განსაზღვრავს. რომანს მიღმა ბიოგრაფია და 

სოციალური ცხოვრება ჩვეულებრივი და უცვლელი რჩება 

(ბახტინი მ. http://lit-prosv.niv.ru/lit-prosv/ bahtin-roman-ego-

znachenie/istoricheskoj-tipologii-romana.html). 

 მ. ბახტინი ასევე მიუთითებს, რომ ტერმინი „რომ-ნი-

გამოცდა“ (Prufungsroman) უკვე დიდი ხანია აითვისეს ლი-

ტერატურისმცოდნეებმა ბაროკოს რომანთან მიმართებაში, 

რაც ბერძნული რომანის შემდგომ განვითარებას წარმო-

http://lit-prosv.niv.ru/lit-prosv/


147 
 

ადგენს ევროპულ ნიადაგზე (მ. ბახტინი. http://philolo-

gos.narod.ru/bakhtin/hronotop/hronotop1.html). 

გალანტურ-ჰეროიკული რომანი. ბაროკოს პასტორა-

ლური რომანი მალევე შეცვალა გალანტურ-ჰეროიკულმა 

რომანმა სარაინდო, სამხედრო-ავანტიურული ან ფსევდო-

ისტორიული თემატიკით. სავალდებულო ავანტიურული 

სიუჟეტი მოიცავდა სხვადასხვა თავგადასავალსა და გა-

მოცდას, რომლებიც უნდა გადაელახა გმირს, რათა დაეპყრო 

გულცივი შეყვარებულის გული. ამ პერიოდის  გალანტურ-

ჰეროიკული რომანებია, მაგალითად, გოტიე კალპრენედას 

„კასანდრა“ (1642-1650) და „კლეოპატრა“ (1647-1658) და 

მადლენ დე სკუდერის „იბრაჰიმი, ანუ დიდი ფაშა“ (1641) 

და „კლელია“ (1654-1661). რომანის მორალური და დი-

დაქტიკური მიზანდასახულებიდან გამომდინარე, ავტორე-

ბი არა მხოლოდ მიმართავდნენ ისტორიულ მასალას, არა-

მედ თავისებურად ახდენდნენ ისტორიული ფაქტების 

გადააზრებას. ავტორებს მიაჩნდათ, რომ მათ რომანებს 

აღმზრდელობითი მნიშვნელობა უნდა ჰქონოდა, მათ უნდა 

ესწავლებინათ სათნოება და ჩამოეყალიბებინათ კეთილი 

ზნე-ჩვეულებები. 

XVII საუკუნეში ორი ლიტერატურული მიმდინარე-

ობა  ბაროკო და კლასიციზმი თანაარსებობდა, ამიტომაც 

კლასიცისტური კრიტიკა შეეხო რომანსაც. კლასიციზმის 

კანონების თანახმად, რომანი ზედმეტად თავისუფალი იყო 

და ვერ აკმაყოფილებდა კლასიციზმის მოთხოვნებს, თუმ-



148 
 

ცა, კლასიციზმმა გარკვეული გავლენა იქონია რომანზე, 

მაგალითად, „12 თვის კანონი“, რაც დროის ერთიანობის 

ანალოგია და ისიც, რომ რომანში თხრობა თანდათან უფრო 

ნათელი ხდება და თავისუფლდება ზღაპრულ-ფან-

ტასტიკური ელემენტისგან, მეტაფორულობისგან და პრო-

ზაულობის უფრო ნათელ ნიშნებს იძენს (პახსარიანი 2001). 

როგორც უკვე ვთქვით, ბაროკოსთვის დამახასიათე-

ბელი ანტინომიურობა ბაროკოს რომანზეც აისახა, რომე-

ლიც ორი, „მაღალი“ ანუ არისტოკრატიული და „დაბალი“ 

ანუ დემოკრატიული მიმართულებით განვითარდა, მათი 

საერთო ნიშნები კი შემდეგში აისახა: პერსონაჟების და 

მოვლენების დიდი რაოდენობა, რომელიც სიუჟეტურ ლა-

ბირინთად გარდაიქმნება, მოულოდნელის, ექსტრაორდი-

ნარულის და განმაცვიფრებლისადმი მიდრეკილება, ამაღ-

ლებული დიდაქტიზმის სიყვარული, რომელიც შერწყმუ-

ლია სინამდვილის პესიმისტურ ხედვასთან და ადამიანის 

დრამატულ კონცეფციასთან. 

ბაროკოს „დაბალი“ რომანი ანუ პიკარესკა ყველაზე 

ადრე ესპანური ბაროკოს ლიტერატურაში განვითარდა, 

თუმცა იგი რენესანსის ლიტერატურის პირმშოა. ესპანეთში 

პიკარესკა გაჩნდა, როგორც პასტორალური რომანების ან-

ტითეზა. პიკარესკული რომანის კლასიკური ნიმუშებია 

კევედოს „ლაზარილო ტორმესელის ცხოვრება“ და მათეო 

ალემანის „გუსმან ალფარაჩეს ცხოვრება“, სადაც მკაფიოდ 

ჩანს პოლემიკა რენესანსის ჰუმანისტურ პრინციპებთან 



149 
 

(პიკარესკული რომანის შესახებ ვრცლად იხილე თავი 

„პიკარესკული რომანი“). 

ბაროკოს კომიკური რომანი. ესპანურმა პიკარესკულ-

მა რომანმა გავლენა მოახდინა ფრანგულ კომიკურ რომან-

ზე. ბაროკოს კომიკური რომანისთვის დამახასიათებელია 

დამკვიდრებული ჟანრების პაროდირება. კომიკური რომა-

ნების კრიტიკის სამიზნე სარაინდო და პასტორალური რო-

მანები იყო (ფრანგულ ბაროკოში შარლ სორელის „ფრან-

სიონის კომიკური ცხოვრების მართალი აღწერა“, (1623-

1633) და პოლ სკარონის „კომიკური რომანი“ (1651-1657). 

სკარონის და სორელის რომანები წარმოადგენს „დაბალი“ 

ბაროკოს მხატვრული პრინციპების გამოხატულებას: სა-

თავგადასავლო სიუჟეტი, კომპოზიციის თავისებურება კი 

ჩვეულებრივ ერთმანეთზე აკინძული შემთხვევითობების 

წყებაა, რომლებთანაც დაკავშირებულია გმირის ფორმირება. 

პოლ სკარონის „კომიკური რომანის“ მოქმედება ავ-

ტორის თანამედროვე საფრანგეთში, პროვინციულ ქალაქში 

ვითარდება. იგი პაროდიაა „მაღალი ბაროკოს“ პასტო-

რალურ რომანებზე. ნაწარმოებში მოხეტიალე რაინდების 

ადგილს მოხეტიალე მსახიობები იკავებენ, ხოლო რაინ-

დულ ტურნირების ნაცვლად  უამრავი ჩხუბი და აყალ-

მაყალია. რომანი გამოირჩევა რთული კომპოზიციით, მასში 

უამრავი ჩართული ეპიზოდია. როგორც წესი, ეს არის 

ნოველები, რომლებსაც რომელიმე პერსონაჟი მოგვითხ-

რობს. ერთ-ერთი ნოველაში გამოყენებულია პერსონაჟის 



150 
 

გადაცმის ეპიზოდი, რაც ბაროკოს ერთ-ერთი მნიშვნე-

ლოვანი ნიშანია და მეტამორფოზასთან, ცვალებადობასთან 

არის დაკავშირებული, რომელმაც გაუგებრობა, ბუნდო-

ვანება უნდა შემოიტანოს თხრობაში. სამეცნიერო ლიტე-

რატურაში ყურადღებაა გამახვილებული იმაზე, რომ ამ 

რომანის ნარატიულ სტრუქტურას საფუძვლად უძევს ორ-

პლანიანობის პრინციპი: ძირითადი თხრობა სტრუქტუ-

რულ-სტილისტურად გამიჯნულია ჩართული ნოველე-

ბისგან. რომანის ორპლანიანობა განსაკუთრებით ნოვე-

ლების სტრუქტურით ხდება საცნაური, რომელთა სიუჟე-

ტები და პრობლემატიკა ძალიან ახლოსაა პრეციოზული 

რომანის სიუჟეტებთან და პრობლემატიკასთან. სკარონი 

ნოველებში იყენებს თხრობას პირველ პირში, მორალური 

ხასიათის სენტენციებს, სასიყვარულო წერილებს, რაც და-

მახასიათებელია ფრანგული ბაროკოს პასტორალური და 

გალანტურ-ჰეროიკული რომანისთვის (მაგ. ზემოთ ნახსე-

ნები ონორე იურფეს „ასტრეა“) და  რაც საფრანგეთში ეპის-

ტოლური ჟანრის განვითარებას უკავშირდება. რომანის 

ნოველათა შრეში ხშირია ბუნების აღწერა, რაც ასევე პრე-

ციოზული რომანის აუცილებელი ნიშანია (კალაშნიკოვა 

1978). 

„დაბალმა“ ბაროკომ აითვისა პრეციოზული რომანის 

მზა რიტორიკული ფორმულები, მოტივები და სიუჟეტური 

სქემები და სატირულად გადაიაზრა „ხალხური“ რომანის 

დიდი ფორმის შესაქმნელად. ბაროკოს პროზა ხშირად 



151 
 

ამორფულია, იგი დამძიმებულია სწავლულობითა და 

დიდაქტიკით. 

ცხოვრების არამყარობის განცდა, რომელიც ცხოვრე-

ბის რეალურ პერიპეტიებს ასახავს, „დაბალ“ ბაროკოში 

განვითარდა, სადაც ცხოვრება თავისი უკუღმართობით ხან 

აამაღლებს ადამიანს, ხანაც ცხოვრების მორევში ხის ნა-

ფოტივით მოისვრის. ბაროკოს ამგვარი თავისებურება 

თვალსაჩინოდაა ასახულია გერმანული ბაროკოს გამორ-

ჩეული წარმომადგენლის  ჰანს გრიმელსჰაუზენის რომა-

ნებში. მის რომანში „სიმპლიცისიმუსი“ უდიდესი ტრაგიზ-

მით არის გადმოცემული ხალხის ტანჯვა ოცდაათწლიანი 

ომის დროს, რომელიც „დაბალი“, დემოკრატიული ბარო-

კოს ნიმუშს წარმოადგენს. რომანი გმირი-მთხრობლის ავ-

ტობიოგრაფიის ფორმით არის დაწერილი,  მასში  სრულად 

აისახა ბაროკოს ნიშნები: რომანში სამყარო არა მხოლოდ 

სიბოროტის საუფლოა, არამედ იგი უწესრიგო და ცვალე-

ბადია. სამყაროს ქაოსი კი ადამიანის დანიშნულებას გან-

საზღვრავს: ადამიანის ბედი ტრაგიკულია, ხოლო ადამიანი 

სამყაროს ყოფიერებისა და ცვალებადობის განსახიერებაა. 

რომანში ნაჩვენებია, თუ როგორ ვითარდება და ყალიბდება 

პერსონაჟის პიროვნება ადრეული ასაკიდან სიბერემდე. მას 

უამრავი თავგადასავლის გადატანა უწევს, რაც მის თვალ-

საწიერს აფართოებს. ამ თვალსაზრისით ეს ნაწარმოები მ. 

ბახტინისეული აღმზრდელობითი რომანია, ვინაიდან „იგი 

(გმირი – მ.ნ) ყალიბდება სამყაროსთან ერთად, მასში 



152 
 

აისახება თავად სამყაროს ჩამოყალიბება-ფორმირება. იგი 

უკვე აღარ არის ეპოქის შიგნით, იგი ორი ეპოქის ზღვარზეა, 

ერთის მეორეში გადასვლის წერტილში. ეს გადასვლა ხდება 

მასში და მისი მეშვეობით (...) საქმე ეხება ახალი ადამიანის 

ჩამოყალიბებას (...) იცვლება სამყაროს საფუძვლები და ადა-

მიანს უწევს მათთან ერთად შეცვლა“ (ბახტინი 1979: 203). 

ბაროკოს უტოპია და პროტო-სამეცნიერო ფანტასტი-

კა. ბაროკოს ეპოქაში გალილეის ფიზიკამ და ასტრონომიამ 

მოსპო სასრული  სამყაროს  საზღვრები და ახალი ეთიკუ-

რი ცნობიერება გასცდა დასრულებული ნორმატიულობის 

ფარგლებს, რომელშიც უსასრულობა გარს აკრავს და ანა-

ყოფიერებს კოპერნიკიანული ადამიანის აზროვნებასა და 

მოქმედებას, ხოლო მეამბოხური  დინამიზმი კი ყოველი 

სულიერი სფეროს კანონად იქცა, სადაც კლასიკური ხე-

ლოვნების თავშეკავებულობამ ადგილი დაუთმო ავანტი-

ურულობასა და ჯერ კიდევ გაუკვალავი შემოქმედებითი 

გზით სიარულისკენ სწრაფვას (ბანფი 1989: 144-145). ახალი 

დროის მეცნიერულმა აღმოჩენებმა, რომელზეც მიუთი-

თებს იტალიელი ფილოსოფოსი ბანფი, ბაროკოს ეპოქის 

ლიტერატურულ ტენდენციებში, რომლებიც რეალობის 

კრიტიკულ ასახვასთან იყო დაკავშირებული, გამოხატუ-

ლება ჰპოვა უტოპიური ჟანრის რომანში. ამ მხრივ, უაღ-

რესად მნიშვნელოვანია  სირანო დე ბერჟერაკის დილოგია 

„მთვარის სახელმწიფოები და იმპერიები“ (1657) და „მზის 

სახელმწიფოები და იმპერიები“ (1662), საერთო სათაურით 



153 
 

 „სხვა სამყარო“. ამ რომანებში სირანო დე ბერჟერაკი 

პირველი პირში მოგვითხრობს წარმოსახვითი მოგზაურო-

ბის შესახებ მთვარესა და მზეზე და იქაურ მაცხოვრებელთა 

ყოფას აღწერს. მთვარის მოსახლეობის წეს-ჩვეულებებს 

ავტორი ფრანგებისთვის ჭკუის სასწავლებლად გადმოს-

ცემს. ამ ზნე-ჩვეულებებისა და ცხოვრების წესის აღწერით 

სირანო დე ბერჟერაკი გამოხატავს თავის წარმოდგენებს 

იდეალური სახელმწიფო მოწყობის შესახებ, რითაც რომანს 

სოციალურ-პოლიტიკური უტოპიის ნიშნებს სძენს. რომან-

ში საგულისხმოა მეცნიერული პათოსი და სამეცნიერო 

ცოდნის გავრცელებისკენ მისწრაფება. სირანო დე ბერჟე-

რაკის უტოპიებში ასახულია ბაროკოს ეპოქის არაერთი მეც-

ნიერული მიღწევა და გადმოცემულია ფილოსოფიური აზ-

რები, სადაც ბერჟერაკი მკითხველს აცნობს ამ ეპოქის სა-

ხელგანთქმული მოაზროვნეების სწავლებებს. იგი იცავს 

თავის წარმოდგენას სამყაროს უსასრულობის შესახებ, უპი-

რისპირდება სქოლასტიკას, რელიგიას და ეკლესიას. თავი-

სუფლად მოაზროვნე სირანო დე ბერჟერაკი წერს უაღრე-

სად გაბედულ ნაწარმოებებს. იგი იზიარებს კოპერნიკის და 

გალილეის საკამათო დებულებებს და დეკარტის ფიზიკას 

და რომანში მათ მსუბუქად, მაგრამ გააზრებულად მაპრო-

ვოცირებლად წარმოადგენს წარმოსახვითი და უტოპიური 

მოგზაურობის საფარქვეშ, რომელშიც ჩართულია დისკუ-

სიები მორალის და ფილოსოფიის საკითხებზე (შევო 1997: 

111). თავის ფილოსოფიურ შეხედულებებში სირანო დე 



154 
 

ბერჟერაკი ოცნებობს მეცნიერებაზე, რომელიც საზოგადო-

ების და ადამიანის სამსახურში ჩადგება. იგი ოცნებობს 

ტექნიკურ გამოგონებებზე, რომლებიც შემდგომში გაჩნდა: 

საფრენ აპარატებზე  თვითმფრინავებზე, შენობების გა-

დაადგილებაზე, მოწყობილობაზე, რომლითაც შესაძლებე-

ლი იქნებოდა ხმის ჩაწერა და მისი ტრანსლირება. უნდა 

ითქვას, რომ ეს არის პირველი ნაწარმოები, სადაც ტექნიკის 

იმ მიღწევებზეა საუბარი, რომლებიც რომანის დაწერიდან 

საუკუნეების შემდეგ იქცა რეალობად და ამიტომ სირანო 

დე ბერჟერაკის უტოპიური რომანები სამეცნიერო-ფან-

ტასტიკური რომანის წინაპრად, პროტო-სამეცნიერო ფან-

ტასტიკურ რომანებად არის აღიარებული.  

ბაროკოს ფილოსოფიური რომანი. ბაროკოს შემოქ-

მედს სამყარო წარმოუდგება, როგორც ლაბირინთი ანუ 

დახლართული, ამოუცნობი, ცრუ, უკუღმართი რამ. ლაბი-

რინთის მოტივი მე-16 და მე-17 საუკუნეებში სამყაროს 

განჭვრეტადი და განუჭვრეტელი ფაქტორების მეტაფორად 

იქცა (ჰოკი 2001:  133). ლაბირინთმა, როგორც გრაფიკულმა 

ფორმამ, ადგილი დაიმკვიდრა ბაროკოს ფიგურულ პო-

ეზიაში, სადაც ლექსები ლაბირინთის ფორმით იქმნებოდა, 

პროზაში კი იგი რომანის კომპოზიციას დაედო საფუძ-

ვლად, რისი მეშვეობითაც უამრავი ურთიერთგადახლარ-

თული ამბავი ერთმანეთს უკავშირდებოდა. ამ თვალსაზ-

რისით, ჩვენი აზრით, საყურადღებოა ჩეხური ბაროკოს 

წარმომადგენლის, იან ამოს კომენსკის ერთი თხზულება, 



155 
 

რომელიც ერთგვარ განვრცობილ ლაბირინთს წარმოად-

გენს. ეს არის კომენსკის ვრცელი პროზაული ნაწარმოები 

სათაურით „სამყაროს ლაბირინთი და გულის სამოთხე“ 

(„Labyrint světa a ráj srdce“) (კომენსკი 1631), რომლის სტრუქ-

ტურასაც საფუძვლად ლაბირინთის პრინციპი უდევს: 

სამყარო წარმოადგენს დიდ შუასაუკუნეობრივ ქალაქს, 

რომელსაც ორი შესასვლელი აქვს, ერთით ადამიანი მასში 

შედის დაბადებისას, მეორეთი კი გარდაცვალებისას გადის, 

სიცოცხლის განმავლობაში კი დაეხეტება მის ქუჩებში, 

ცხოვრების ლაბირინთში. ნაწარმოებს ახლავს შუა საუკუ-

ნეთა ქალაქის რუკა-სურათი ორი ჭიშკრით (კომენსკი 1631). 

კომენსკის ეს ნაწარმოების ჩეხური ბაროკოს ფილოსოფიურ-

ალეგორიული რომანად არის მიჩნეული. მთავარი გმირი 

არის მგზავრი, ახალგაზრდა ყმაწვილი, რომელიც სამყა-

როში სამოგზაუროდ მიდის, რათა ცხოვრებას გაეცნოს. 

რომანში სამყარო წარმოდგენილია შუა საუკუნეთა გამო-

გონილი ქალაქის სახით. მთავარ გმირს ახლავს ორი ვერაგი 

თანამგზავრი: ცნობისმოყვარეობა და სიცრუე, ტყუილი. 

მოგზაურობისას ყმაწვილი ეცნობა საზოგადოების სხვადა-

სხვა ფენის ცხოვრებას. ქალაქ-სამყაროში ექვსი ქუჩაა, რომ-

ლებიც ლაბირინთს ქმნიან და რომლებზეც საზოგადოების 

ექვსი სხვადასხვა ფენა არის განაწილებული. ესენია: ხე-

ლოსნები, სწავლულები, სასულიერო პირები, თავადები და 

ქალაქის მმართველები, რაინდები და სახლეული/შინა-

ურები. მგზავრი ყველგან უსამართლობას და სიბოროტეს 



156 
 

ხედავს და მიდის დასკვნამდე, რომ ცხოვრების აზრი 

ქრისტიანულ ცხოვრებაშია. 

ასეთია ბაროკოს რომანის ჟანრული მრავალფეროვ-

ნება. ბაროკოს რომანთან დაკავშირებით უნდა აღინიშნოს, 

რომ სწორედ ბაროკოსთვის დამახასიათებელმა მოძრა-

ობისკენ განუწყვეტელმა სწრაფვამ მიენიჭა განსაკუთრებუ-

ლი მნიშვნელობა ხასიათების დახატვას რომანში: აქ რო-

მანის გმირების ხასიათები მოკლებულია სტატიკურობას, 

ისინი ფორმირდება და იცვლება გარემოს ზემოქმედების 

შედეგად. გარემოებათა მნიშვნელობის როლის აღიარება 

ადამიანის ხასიათის ჩამოყალიბებისთვის შეიძლება ჩაით-

ვალოს ბაროკოს ლიტერატურის ყველაზე მნიშვნელოვან 

მიღწევად. 

  

ბიბლიოგრაფია: 

 

ბანფი1989: Банфи А. Философия искусства. Москва: Искусство, 1989. 

ბახტინი: Бахтин М. М. „К исторической типологии романа“, Роман 
ввоспитания и его значение в истории реализма (по Гете) http://lit-prosv. 

niv.ru/litprosv/bahtin-roman-ego-znachenie/istoriches koj-tipologii-romana. 

htm). 

ბახტინი: М. Бахтин. Формы времени и хронотопа в романе. Очерки по 
исторической поэтике http://philologos.narod.ru/bakh tin/hronotop/hrono-

top1. html) 

ბახტინი 1979:  Бахтин М.М. „Роман воспитания и его значение в ис-

тории реализма“, Бахтин М.М. Эстетика словесного творчества. М., 1979 

ისმენი 2003: Esmein Camille. Le Traité de l'origine des romans de Huet, 
apologie du roman baroque ou poétique du roman classique? Cahiers de 

l'Association internationale des études francaises, 2004, n°56. pp. 417-436. 

კალაშნიკოვა 1978:  О. Л. Калашникова. О некоторых особенностях жан-
ра „Комического романа“ П. Скаррона. Проблемы развития романа в за-

http://lit-prosv/
http://philologos.narod.ru/bakh%20tin/hronotop/hronotop1
http://philologos.narod.ru/bakh%20tin/hronotop/hronotop1


157 
 

рубежной литературе XVII-XX веков. Днепропетровск: 1978. С. 49-54 

https://md-eksperiment.org/post/20180912-o-nekotoryh-osobennostyahzhanra-

komicheskogo-romana-p-skarrona). 

მუნიერი 2011: Meunier Florence. „Roman byzantin et roman baroque. 

Hysminè et Hysminias et L’Astrée: une dette symbolique?“ In: La réception de 
l’ancien roman de la fin du Moyen Âge au début de l’époque classique. Actes du 

colloque de Tours, 20-22 octobre 2011. Lyon: Maison de l'Orient et de la 

Méditerranée Jean Pouilloux, 2015. pp. 279-291 (Collection de la Maison de 

l'Orient méditerranéen ancien. Série littéraire et philosophique, 53). 

პახსარიანი 2001:  Пахсарьян Н.Т. Западноевропейский роман XVII века 
между классицизмом и барокко. Серия “Symposium”, Барокко и класси-
цизм в истории мировой культуры. Выпуск 17, Материалы Междуна-

родной научной конференции Санкт-Петербург: Санкт-Петербургское 

философское общество, 2001. http://anthropology.ru/ru/text/pahsaryan-

nt/zapadnoevropeyskiy-roman-xvii-veka-mezhdu-klassicizmom-i-barokko). 

პლაზენტი 1999: Plazenet Laurence. D'un roman baroque. Littératures 
classiques, n°36, printemps 1999. Le baroque en question(s). 

ჩეკალოვი 1985: Чекалов. Черты маньеризма в романе О. д’Юрфе 
„Астрея“. Вестник МГУ. Серия 9. 1985. № 1.https://md-eksperi 

ment.org/post/20180910-cherty-manerizma-v-romane-o-d-yurfe-astreya). 

უე 1670: Pierre-Daniel Huet, Traite de l’origine des romans (1670). 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k650112.texteImage. 

შევო 1997: Jan-Pieree Chauveau, Lire le baroque, DUNOD, Paris, 1997. 

ჰოკი 2001:  Hocke, Gustav René: Svět jako labyrint. Manýrismus v literatuře. 

Triáda / H&H, Praha: 2001. 

 

 

  



158 
 

რამაზ ჭილაია  

 

სენტიმენტალური რომანი 

 

სენტიმენტალიზმი (ინგ. sentimental – მგრძნობიარე; 

ფრ. სენტიმენტ – გრძნობა) – XVIII საუკუნის ევროპული 

ლიტერატურის ერთ-ერთი ძირითადი მხატვრული მიმ-

დინარეობა კლასიციზმსა და როკოკოსთან ერთად. 

სახელდების წარმოშობას უკავშირებენ ლორენს სტერ-

ნის 1768 წელს გამოცემულ, დაუმთავრებელ რომანს „სენ-

ტიმენტალური მოგზაურობა საფრანგეთსა და იტალიაში“ 

(„A sentimental journey through France and Italy“). ამასთანავე, 

მიუთითებენ, რომ იგი ამკვიდრებს ტერმინ „Sentimental“-ის 

ახლებურ გააზრებას ინგლისურ ენაში. თუ ოქსფორდის 

დიდი ლექსიკონი, ოციოდე წლით ადრე, მას როგორც 

„გონივრულს“, „კეთილგონიერს“ განმარტავს, აწ უკვე, იგი 

გრძნობისმიერის შინაარსით იტვირთება და სტერნის წყა-

ლობით, „მგრძნობელობითად“ მკვიდრდება. ხაზგასასმე-

ლია, რომ ინგლისურენოვან მკვლევართა ტექსტებში უპი-

რატესობა უფრო „სენტიმენტალურ რომანს“, „სენტიმენ-

ტალურ პოეზიას“ თუ „სენტიმანტალურ დრამას“ ენიჭება.1 

ფრანგი და გერმანელი კრიტიკოსები კი „სენტიმენტალუ-

რობას“ ემხრობიან, ვითარცა განსხვავებულ ეპოქათა და 

თხზულებათა აღმნიშვნელ გამორჩეულ კატეგორიას. 



159 
 

აღსანიშნია, რომ სტერნისგან დამოუკიდებლად, ტერ-

მინს განსხვავებული შეფერილობით მოიმარჯვებს ი. კ. ფ. 

შილერი – „über naive und sentimentalische Dichtung“ („ნა-

ივური და სენტიმენტალური პოეზიის შესახებ“, 1797); 

დასავლეთევროპული ლიტერატურამცოდნეობითი აზრი 

დიდად არ სწყალობს ამ ტერმინს. გ.ე. ლესინგის ხელ-

დასხმით (იგულისხმება ი.ი. ბოდესადმი, სტერნის პირ-

ველი მთარგმნელისადმი 1768 წ. მიწერილი წერილი) გერ-

მანელები უპირატესობას „empfindsam“-ს (მგრძნობელობას) 

ანიჭებენ. ამასთანავე, ერთიან კონცეპტად აღიქვამენ ე.წ. 

„გრძნობისმიერ პოეზიას“ (empfindsame Dichtung), რომელიც 

სასულიერო სიმღერებს, ეპისტოლურ რომანს, თვალცრემ-

ლიან კომედიას და მისთ. მოიცავს, რასაც ინგლისელები და 

ფრანგები „კლასიციზმის დაკნინებად“, მის დეფორმაციად, 

„პრერომანტიზმად“ თვლიან. 

სხვა მოსაზრებით, სენტიმენტალიზმის ფუძისჩამ-

ყრელად ინგლისურ ლიტერატურაში ბუნების სურათების 

პოეტურად აღმწერს, ჯ. ტომსონს მიიჩნევენ („წელიწადის 

დრონი“, 1726-30). 

XVIII და XIX სს-ის დასაწყისისთვის ნათლად იკ-

ვეთება იდეათა და გრძნობათა გარკვეული კომპლექსუ-

რობა, რომელიც დასავლეთ ევროპულ ფილოსოფიურ ნა-

აზრევში აისახება, მოიცავს რა განმანათლებლური რაციო-

ნალიზმის ნიშნებს ჟ. ჟ. რუსოს მეთავეობით. ყალიბდება 

გარკვეული დაპირისპირებულობა „გრძნობასა“ და „გონს“ 



160 
 

შორის და ამ ფონზე, „გულისმიერის“ წარმმართველობა 

ადამიანური ყოფიერებისათვის. ფილანტროპიის ქადაგება, 

პიროვნული უფლებების ზეობა, განურჩევლად სოცი-

ალური მდგომარეობისა, ბუნების კულტი, სისადავე და 

ბუნებრიობა. შეიძლება ითქვას, რომ სენტიმენტალიზმი 

„გრძნობისა“ და „გონების“ მეტოქეობას წარმოაჩენს; პი-

როვნებისეული სულიერი წონასწორობის საფუძველს კი 

გულმოწყალება და ზნეკეთილობა წარმოადგენს. 

სენტიმენტალიზმი, როგორც მხატვრული პროცესი, 

აცნობიერებს ამგვარ მხატვრულ კონცეფციას: ფოკუსირე-

ბულია ღრმად ემოციური, ბუნებათანაზიარი და გამძაფ-

რებული შთაბეჭდილების მქონე პიროვნება, რომელიც 

კეთილშობილებას, ზნემაღლობას ესწრაფვის და ბორო-

ტეულს უპირისპირდება. 

სენტიმენტალიზმი რაცოინალისტურის ოპოზიციური 

კონცეპტია, მიმართული პიროვნებისეული სათნოებისა და 

ზნეობრივი საწყისისადმი. დადებითი გმირები იდეალი-

ზებული სახით არიან წარმოჩენილნი და პერსონაჟთა ხა-

სიათის გახსნისას, იკვეთება კეთილისა და ბოროტი სა-

წყისის მკვეთრი გამიჯვნის მცდელობა. მცდარად მიგვაჩ-

ნია მოსაზრება, რომ სენტიმენტალიზმი რეაქციაა კლა-

სიციზმზე. აქ საუბარი მხოლოდ ოპოზიციურ მომენტებზე, 

გარკვეულწილად შეპირისპირებაზეა შესაძლებელი. 

სენტიმენტალიზმის ფილოსოფიური საყრდენი სენ-

სუალიზმია, რომელიც წინ წამოწევს „მგრძნობიარე“, „ბუ-



161 
 

ნებრიობით“ დაჯილდოებულ პიროვნებას. სამყაროს შეც-

ნობა სენსულისტური თვალთახედვით, სწორედ გრძნო-

ბებითაა შესაძლებელი. XVIII ს-ის დასაწყისისათვის სენ-

სუალიზმი მკვიდრად იკიდებს ფეხს ლიტერატურაში, ზო-

გადად ხელოვნებაში. 

სენტიმენტალისტი მწერლისთვის ყოველივე საინტე-

რესოა, არაა აუცილებელი რაღაც გამორჩეული, განსაკუთ-

რებული მოვლენის ან პიროვნების წარმოჩენა. იმდენად, 

რამდენადაც ესა თუ ის მოვლენა თუ პიროვნება თავად 

მოიცავს მხოლოდ მისთვის დამახასიათებელ ინტიმურ, 

ერთეულ, განუმეორებელ ამბავს. ყოვლად შეუმჩნეველი, 

არაფრით საინტერესო ბიოგრაფიული ისტორია სენტი-

მენტალისტურ ნარატივში შეიძლება სრულიად ახლებუ-

რად წარმოჩნდეს. 

სენტიმენტალური ლიტერატურის ტექსტი მდორედ 

მიედინება, მას თითქოს არსად ეჩქარება; დამახასიათებე-

ლი ფორმაა გაწელილი, დინჯი, ზნეობრივ-შეგონებითი 

რომანი. წესისამებრ, პერსონაჟები გატაცებულნი არიან 

დღიურების და ასევე გაწელილი წერილების წერით, 

რომლებშიც საკუთარი გულისნადები თუ სანეტარო ოც-

ნებებია გამჟღავნებული. ეს ნიშანი გვიხასიათებს სენ-

ტიმენტალისტებს ფსიქოლოგიური ანალიზის ერთგვარ 

ნოვატორებად. მათი დამსახურებაა გარეგნული მახასი-

ათებლების შინაგან სამყაროში გადატანა. საფიქრებელია, 

რომ ეს მომენტიც აპირობებს თავად ტერმინისმიერ („სენ-



162 
 

ტიმენტალური“) შინაარსს. XVIII საუკუნის შუახანების 

ინგლისსა და ნაწილობრივ საფრანგეთში წვრილი ბურ-

ჟუაზიისმიერი სენტიმენტალიზმი, ფაქტობრივად, დიდაქ-

ტიური რეალიზმია, რომელიც ე.წ. საოჯახო რომანის და 

დრამის სახით არსებობს. სენტიმენტიალიზმი, როგორც 

ითქვა,  ერთგვარად  პროტესტულად  განწყობილი  მოვლე-

ნაა განმანათლებლობის ეპოქის მშრალ გონებრივობას 

დაპირისპირებული. 

სენტიმენტალიზმს მკვიდრად უკავშირდება ჟან-ჟაკ 

რუსოს გამორჩეული ფიგურა; რომელმაც გავლენა იქონია 

მისი თანადროული შეხედულებების და გემოვნების 

ჩამოყალიბებაზე. ასევე, ფილოსოფიაზე და ლიტერატუ-

რაზე.  რუსოიზმი  სენტიმანტალიზმის  ფილოსოფიურ-

ესთეტიკური საფუძველია. იგი შეეწინააღმდეგა კლასი-

ციზმის ეპოქაში გამეფებულ რაციონალიზმს. რუსოსე-

ულად, გრძნობა და მგრძნობიარობა სულისმიერი აქტი-

ვობის სპეციფიკური ფორმაა. მისეული ფორმულა, ალბათ, 

ამგვარი უნდა ყოფილიყო: „ვგრძნობ, ესე იგი ვარსებობ“. 

ამდენად, გრძნობათა პრიორიტეტულობა, ალტრუიზმი, 

ბუნების ესთეტიკური თვალსაწიერით აღქმა, პრიმიტი-

ვიზმისა  და  სოფლური  ყოფის   იდეალიზება,  რუსოიზ-

მის პრინციპებისა და ესთეტიკის დამკვიდრება, სენტი-

მენტალიზმის ფილოსოფიურ-ესთეტიკურ საფუძვლად 

გვევლინება. 



163 
 

ადამიანური  განცდებისადმი ინტერესის  გამძაფრე-

ბას ხელი შეუწყო განმანათლებლობის ეპოქის ფილოსო-

ფიისა და ლიტერატურის ისეთმა კონცეპტებმა, როგო-

რებიცაა „ბუნებრიობა“ და „უშუალობა“. სენტიმენტალის-

ტთა თვალთახედვით, აღნიშნული ცნებები ბუნების ში-

ნაგანი საზრისის და ადამიანის შინაგანი სამყაროს 

ურთიერთმიმართებას, თანახმიანობას აცნობიერებენ. ეს 

აპირობებს ავტორთა  განსაკუთრებულ  დაინტერესებას  

გარესამყაროს (ბუნების)  სურათების აღწერისადმი,  მასში  

მიმდინარე პროცესებისადმი. ასევე, ცალკეული პიროვ-

ნების ცნობიერებაში მიმდინარე ემოციური ძვრების 

გამოვლინებებისადმი. 

სენტიმენტალიზმის ესთეტიკა თითქოს ეპიკურ ნა-

რატივს მიელტვის მეტი სიხშირით, თუმცა გამორჩეული 

ლირიკული და დრამატული თხზულებებიც საკმაოდ არის 

შექმნილი. ძირითადად, გარესინამდვილის ასახვა ჩანს 

პრიორიტეტულად, მაგრამ რეალისტური ხედვისგან 

განსხვავებით, იგი ერთგვარად გულუბრყვილოდ და იდი-

ლიურად წარმოაჩენს სამყაროს. ხშირია პიროვნებისადმი 

მტრულად განწყობილი, ზნეშერყვნილი გარემოდან თავის 

დაღწევის მოტივი. ცხოვრებისეული „უთავბოლობისა და 

უსწორმასწორობის“ ახსნას კი ოდენ სულიერებით ცდი-

ლობს. სტერნი, მგრძნობიარობას, ადამიანის უაღრესი 

ტკბობის და მძაფრი ჭმუნვა-მწუხარების უშრეტ წყაროდ 

მიიჩნევდა. ზოგადად, სენტიმენტალიზმში წინწამოწე-



164 
 

ულია გრძნობის პრიმ ატი, არვინ ერიდება გრძნობათა 

შენიღბვას, პირუკუ – გულის აჩუყება სიქველედაც კი არის 

აღქმული. რა თქმა უნდა, ყოველივე ეს უკუშედეგსაც 

იძლეოდა, მოჭარბებული გრძნობააღვსილობა აკნინებდა 

მამაცური ნების გამოხატვას. სენტიმენტალისტი მწერლები 

ყურადღებას ამახვილებდნენ ადამიანურ განცდებზე, 

სევდიან გუნება-განწყობილებაზე, იმედგაცრუებაზე; აქე-

დან გამომდინარე, ნათელი ხდება ტექსტების ძირითადი 

შეფერილობა – მელანქოლია. 

მელანქოლიური აღქმის „ტკბილსაამური“ განწყობა 

კვებავს სენტიმანტალისტების გრძნობათა პრიმატს. დას-

ტურად ტომას გრეის „სოფლის სასაფლაოზე დაწერილი 

ელეგია“ იკმარებდა. გრეი, გარკვეულწილად, ეხმიანება 

ედვარდ იუნგის გუნება-განწყობას, მოტივირებულს სასაფ-

ლაოსმიერი იდუმალებით,  ქვა-ჯვრებით და ეპიტაფიებით 

(იხ. ე. იუნგის „The Complaint: or Night Thaughts on Life, 

Death, and Immortality“; – რელიგიური ხასიათის პოემა „სა-

ჩივარი ანუ ღამეული ფიქრები სიცოცხლეზე, სიკვდილზე 

და უკვდავებაზე“). სენტიმენტალიზმის დამახასიათებელ 

ნიშან-თვისებად მორალიზმი და ზნესრულობის ქადაგება 

გვევლინება. სენტიმენტალისტები „ვალდებულად“ თვლიან 

თავს დაამკვიდრონ აზრი, რომ სამყაროს ზნეობრივი 

წესრიგი მართავს.  საგანთა და მოვლენათა სევდაშემოსი-

ლი იდილიურ-იდეალიზებული სურათები ასევე გამორ-

ჩეული მახასიათებლებია ამ მიმდინარეობისა, და ეს 



165 
 

იდილიურობა-იდეალიზაცია ყველაზე მეტად ბუნებისმი-

ერ სფეროზე პროეცირდება. მიუთითებენ, რომ აქ ნათლად 

იგრძნობა  ჟ.ჟ. რუსოს ზეგავლენა, რომელიც პირველობას 

და წარმმართველობას ბუნების პრიმატს ანიჭებდა. თუ 

კლასიციზმის მამამთავარი ბუალო მოითხოვდა მოქმე-

დების მთავარი არეალი ლიტერატურული ტექსტებისა, 

სამეფო კარი და ქალაქი ყოფილიყო, სენტიმენტალისტები, 

არაიშვიათად, მიელტვიან პროვინციას, უპირატესობას 

სოფლურ ცხოვრებას ანიჭებენ და პატრიარქალურ შე-

ურყვნელობას აიდეალებენ. სენტიმენტალურ ტექსტებში 

სასიყვარულო-სატრფიალო პერიპეტიები, ძირითადად, ბუ-

ნების სურათების აღმატებულად წარმოჩენის ფონზე ვი-

თარდება. ავტორები უშურველად იყენებენ ფერთა სიმ-

რავლეს პეიზაჟთა აღწერისას; ეტრფიან ღამეულ მთვარის 

ნათელს, ფრინველთა გალობას, გული უჩუყდებათ ყვა-

ვილნარის  ხილვისას. ამასთანავე, მკვეთრად გასამიჯნია  

გულის  საწადელის  ჰიპერბოლიზებულად  წარმოჩენა, 

თვალცრემლიანი გრძნობააშლილობა და სენტიმენტალის-

ტური მსოფლაღქმის ის საღი მარცვალი, რომელიც უბ-

რალოებას, ბუნებრიობას, ადამიანურ გულისხმიერებას და 

შინაგან წესიერებას უზენაეს უფლებად მიიჩნევენ. 

 

  



166 
 

* * * 

XIX საუკუნის ქართული ლიტერატურის ისტორია 

წარმოაჩენს გრიგოლ რჩეულიშვილის სახელს, რომელსაც 

წინარე კრიტიკული ტრადიციცია უკავშირებს სენტიმენ-

ტალიზმის მიმართულებას. ამ მხრით, პირველობა ალ. 

ხახანაშვილს ეკუთვნის  – „ახ, მთვარევ, მთვარევ“... ეს 

ლექსი ახასიათებს მის სენტიმენტალისტურ მიმართუ-

ლებას და აკავშირებს მას დასავლეთ-ევროპელთა მწერ-

ლებს“ (ხახანაშვილი 1913: 78). 

სამართლიანია აზრი, რომ სენტიმენტალისტური 

სტილის მოდურად ქცევა დაემთხვა ევროპული ბურ-

ჟუაზიის აღმავლობას, ამასთანავე, იგი შეიცავდა ჯანსაღ, 

პროგრესულ ნიშან-თვისებებს. ოღონდ, კარდინალურად 

განსხვავებული რამაა  XIX ს. 50-იანი წლების ქართული 

ბურჟუაზიული კონცეპტი, რასაც  ნათლად ასახავს გ. ქიქო-

ძის პოზიცია: „ბურჟუაზია, რომელიც საქართველოს ქალა-

ქებში განვითარდა და ჩამოყალიბდა მეცხრამეტე საუკუ-

ნეში, უმეტეს წილად, უცხოეთიდან ჩამოთესლებული 

ელემენტებისგან შესდგებოდა; ის ქართველი ერის კულ-

ტურასთან ნაკლებად დაკავშირებული იყო ორგანულად და 

ისეთს ზნეობრივად ჯანსაღ ძალას არ წარმოადგენდა, რო-

გორც დასავლეთ ევროპის ბურჟუაზია იყო თავისი სიჭა-

ბუკისა და სიმწიფის პერიოდში. ქართული ლიტერატურა 

თავდაპირველად მას უფრო კომიკური მხრიდან ხედავდა“ 

(ქიქოძე 1946: 139). 



167 
 

საქართველოში სენტიმენტალიზმის ტენდენციები 

XIX ს. 60-იანი წლებიდან იჩენს თავს. ქართული პროზა და 

პოეზია ხასიათდება სენტიმენტალიზმისათვის ნიშანდობ-

ლივი ჭარბი მგრძნობიარობით გამოხატული დღიურებით, 

მოგზაურული ჩანაწერებით, ელეგიური სტილით, მელო-

დრამატული განწყობილებით. 

სენტიმენტალური ხასიათის თხზულებადაა მოაზრე-

ბული დავით ბატონიშვილის „ახალი შიხი“, გრ. რჩეული-

შვილის „ნაოხარი სოფელი“, „მწყემის სიყვარული“, გრ. ორ-

ბელიანის „მგზავრობა ჩემი ტფილისიდამ პეტერბურღამ-

დის“ და სხვ. ხაზგასასმელია, რომ სენტიმენტალისტური 

ტენდენციების დამკვიდრებაში მნიშვნელოვანი როლი 

ითამაშა თარგმნილმა ნაწარმოებებმა. მთარგმნელობითი 

საქმიანობით გამოირჩეოდნენ ს. მესხიშვილი, დ. ციცი-

შვილი, ი. კერესელიძე, რ. ერისთავი, ე. ერისთავი.2 

ჩვენეულად, XIX ს. 50-იანი წლები ნაგვიანები ეტაპია 

ჩვენი სენტიმენტალიზმისა, როგორც მიმართულების დამ-

კვიდრებისათვის,  მან  ხომ  ნახევარი  საუკუნის წინ  ამო-

წურა თავისი არსებობა. ამდენად, გავლენაზე და მიმარ-

თულების „რეანიმაციაზე“ საუბარი ნაკლებად საფუძვლი-

ანია. დასტურდება ოდენ სენტიმენტალური განწყობილე-

ბების გამოვლენა, რაც მწერლობის არსებობის თითქმის 

ნებისმიერ ეტაპზე შეიმჩნევა. ქართულმა კრიტიკულმა აზ-

რმა ტოლობის ნიშანი დასვა სენტიმენტალიზმს, როგორც 



168 
 

მიმდინარეობასა და სენტიმანტალური განწყობილების გამ-

ჟღავნებას შორის. ჩვენი აზრით, ეს მცდარი პოზიციაა. 

საქართველოში სენტიმენტალიზმი მაინც პასიურ ლი-

ტერატურულ პროცესად სჩანს, რომელიც რეალიზმის ჩა-

სახვა-განვითარების წინარე საფეხურია. იგი უფრო ეპი-

გონური ხასიათისაა. 

 

* * * 

სენტიმენტალისტური რომანი – „ბურჟუაზიული 

დრამის“3  დარად,  სენტიმენტალისტური რომანის  ჩასახ-

ვის ხანად XVIII საუკუნის შუახანები ითვლება. რის წა-

ნამძღვრად სოციალური, ფსიქოლოგიური და ლიტერატუ-

რული ფაქტორები მიიჩნევა. ახლადგაჩენილი ბურჟუაზი-

ული საზოგადოება უკვე ვეღარ ეგუებოდა მანამდე არ-

სებულ არისტოკრატიულ-სალონურ და სათავგადასვლო 

რომანებს და ცვლილებებს ითხოვდა. ამას ისიც ერთვოდა, 

რომ რომანის არსებულმა ფორმამ ამოწურა თავი და 

ერთგვარ შემაფერხებელ ფაქტორსაც კი წარმოადგენდა 

მხატვრული ნოვაციების მსურველი მწერლებისათვის. სენ-

ტიმენტალისტური რომანი სიახლის დამამკვიდრებელი 

აღმოჩნდა ზოგადად ლიტერატურული პროცესისა, რომე-

ლიც სენტიმენტალიზმის სახელდებით ჩამოყალიბდა, რა-

საც, თავის მხრით, ხელი შეუწყო ბუნების, გრძნობააღ-

ვსილობის, კაცთმოყვარეობის კონცეპტთა ტრიადამ. ბუნე-

ბის შეცნობა და პიროვნებისეულ ყოფიერებასთან შეუღ-



169 
 

ლება ლიტერატურაში, სენტიმენტალისტების დამსახუ-

რებაა; რომელიც, შემდგომში, თავისებურად წარმოაჩინეს 

რომანტიკოსებმა. როგორც მიუთითებენ, რუსომ აღძრა 

„ბუნებრივი ადამიანის“ იდეა. ბუნებისმიერ ადამი-ანს იგი 

უპირისპირებს „საზოგადოების მიერ შექმნილ ადამიანს“. 

სენტიმენტალიზმში, წინარე ლიტერატურული პრო-

ცესებისგან განსხვავებით, აზრობრივ-შინაარსობრივი მახ-

ვილი სახელმწიფოდან, პიროვნებაზეა გადატანილი. გა-

მორჩეული მახასიათებელია პიროვნების შინაგანი ძვრე-

ბის, ვნებათაღელვის წარმოჩენა გარემობუნების თანახმი-

ანად. ამდენად, სენტიმენტალიზმის ესთეტიკის საფუძვე-

ლი ბუნების გაცნობიერება-ბაძვაა. თავად სენტიმენტა-

ლისტური რომანი, როგორც ჟანრული სიახლე, წინა პლან-

ზე მგრძნობელობითს (მგრძნობიარობას) წამოწევს, მიელ-

ტვის ბუნების პრიმატს, მარტივ, ჰუმანურ, გულმოწყალე 

დამოკიდებულებას ადამიანისადმი. 

 

სენტიმენტალისტური რომანის და, ზოგადად, სენ-

ტიმენტალიზმის შესაფასებლად საინტერესოდ გვესახება 

ილია ჭავჭავაძის პოზიცია: „როცა გამოჩნდა გეტე თავისი 

„ვერტერით“, ბერნარდენ სენ-პიერი თავისი „პოლი და 

ვირგინიათი“, ჟან-ჟაკ რუსო თავისი „ელოიზით“, მაშინ 

ევროპას პირველად ეცა დამატკბობელი სხივი პოეზიისა; 

მაშინ ცრუ-კლასიკური მიმართულებით დათრგუნვილნი 

მწერალნი მივარდნენ მშიერსავით ახალშობილს პოეზიის 



170 
 

მიმართულებასა; მაგრამ პირველად ვერ იცნეს ვერც გეტეს 

„ვერტერი“, ვერც „ელოიზა“ ჟან-ჟაკ რუსოსი და ვერც „პო-

ლი და ვირგინია“ ბერნარდენ სენ-პიერისა; ამაში სენ-

ტიმენტალური სული მოესმათ: ეგ სული მიმდევართა 

განავითარეს და დაჰბადეს სენტიმენტალური სკოლა“ 

(ჭავჭავაძე 1927: 60-61). 

მხატვრულ ფორმად სენტიმენტალისტური რომანი 

ინგლისში ყალიბდება. უკავშირდება სამუელ რიჩარდსო-

ნის, ჰენრი ფილდინგის  და ლორენს სტერნის სახელებს. 

თუ რიჩარდსონისეული ხედვა პათეტიკურ სენტიმენტა-

ლური ხასიათისაა („პამელა“, „კლარისა ჰარლო“, „სერ 

ჩარლზ გრანდისონი“). ჰენრი ფილდინგი რიჩარდსონის 

ხელწერას სენტიმენტალისტურ-რეალისტურად გარდაქ-

მნის, მთავარი მიზანი კი სინამდვილის მართებული ასახ-

ვაა (რიჩარდსონისეული „პამელას“ პაროდირების მცდე-

ლობით აღბეჭდილი რომანი „ჯოზეფ ენდრიუსი“, გამორ-

ჩეული მხატვრული სისრულით შექმნილი „ტომ ჯოუნ-

ზის, ნაპოვარას ამბავი“ და „ამელია“). აღსანიშნავია, რომ 

ტრადიციულ დიდაქტიზმს ფილდინგი იუმორისტულ პა-

საჟებს უზავებს, რაც, მოგვიანებით, ლორენს სტერნისთვის 

დამახასიათებელი სტილური ნიშანი ხდება. მას მიიჩნევენ 

იუმორისტული სენტიმანტალისტური რომანის შემქმნე-

ლად („ცხოვრება და შეხედულებები ტრისტრამ შენდისა, 

ჯენტლმენისა“ და „მისტერ იორიკის სენტიმენტალური 

მოგზაურობა საფრანგეთსა და იტალიაში“). დიდაქტიზმი 



171 
 

და მორალისტობა სტერნს არ იზიდავს, გამოკვეთილი 

ინდივიდუალისტი, იგი საკუთარ შინაგან სამყაროს უღ-

რმავდება და სწრაფად ცვლადი ხასიათის მიმოხრის ანა-

ლიზითაა დაკავებული (რასაც დიდი მწერლური ოსტა-

ტობით გადმოგვცემს). გამორჩეულ ხელწერას სტერნს  

სენტიმენტალობისა  და სპეციფიკური ინგლისუ-რი იუმო-

რის ნაზავი ანიჭებს. მისმა შემოქმედებამ საგრ-ძნობი კვალი 

დატოვა ევროპულ რომანისტიკაში, ვოლტერმა მას „მეორე 

ინგლისელი რაბლე“ უწოდა. გერმანიაში „სტერნიანელთა“ 

მოძრაობაც კი შეიქმნა. 

თუ ინგლისური რომანის დამწყებად დანიელ დეფო 

ითვლება, საკუთრივ ამ ჟანრული ფორმის მწვერვალად 

ფილდინგის „ტომ ჯოუნზის ნაპოვარას ამბავი“ მიიჩნევა. 

ავტორმა რომანს კომიკურ-იუმორისტული ელფერი შეს-

ძინა; ეპიკურისა და დრამატულის შერწყმით კი ყოველ-

დღიურობას დაუახლოვა. კოლრიჯი აღნიშნავდა, რომ 

„რიჩარდსონის მერე, ფილდინგის ნაწერების კითხვა, სნე-

ულის ოთახიდან მაისის მზიან მდელოზე გამოსვლას 

ეტოლებაო“.  

ცალკე აღნიშვნის ღირსია, ალბათ, ჯეინ ოსტენი (მი-

ღებული ნორმაა ოსტინის ფორმითაც მოხსენიება); მისადმი 

კეთილგანწყობილი თანამედროვენიც კი დიდად არ თუ 

ვერ აფასებდნენ ავტორის თხზულებებს. მით უფრო გა-

ოცდებოდნენ, რომ სამი საუკუნის შემდგომ მას ისევ კი-

თხულობენ. დიკენსს წარმოდგენა არ ჰქონდა ოსტენის 



172 
 

არსებობაზე, შარლოტა ბრონტე კი დამამცირებელ გამო-

ნათქვამებსაც კი არ ერიდებოდა. აღსანიშნავია ისიც, რომ 

ოსტენის ნაწარმოებები ანონიმურად, მავანი „ლედის“ სა-

ხელით ქვეყნდებოდა და ერთგვარად, ჩრდილში რჩებოდა. 

ამისდამიუხედავად, ვალტერ სკოტი მას თანამედროვე 

რომანის შემქმნელად თვლიდა. ეს მაშინ, როდესაც ბა-

ირონი, ბალზაკი, სტენდალი თავად ვალტერ სკოტს მი-

იჩნევენ თანამედროვე რომანის მამად“. 

ძირითადი აღიარება ჯეინ ოსტენის თხზულებებისა 

მაინც  XX  საუკუნეში  მოხდა;  მისი  რომანების  (საკულ-

ტოდ ქცეული „სიამაყე და ცრურწმენა“, „გრძნობა და 

გონება“, „დარწმუნება“) მხატვრული სამყარო „ჩვეუ-

ლებრივი“, „უბრალო“ პერსონაჟებითაა წარმოდგენილი. 

არსებულ გარემოს და მასში „დასახლებულ“ გმირებს 

ავტორი ირონიულად გვაწვდის. მიუთითებენ, რომ ყუ-

რადღება გამახვილებულია ტიპიურ ინგლისურ „სენზე“ – 

სნობიზმზე,  რომელსაც  შემდგომში,  თეკერეიც არ აუვ-

ლის  გვერდს. ოსტენის  დაუნდობელი  სატირული  კალა-

მი ტოლად გვიხატავს როგორც არისტოკრატიას, ასევე, 

ნუვორიშებსა და განსხვავებული ეკონომიკური შესაძ-

ლებლობების დიდგვაროვნებს. 

ინგლისური ლიტერატურის თეორეტიკოსი ჯ. გუდ-

დონი წერს, რომ კიტსის, კოლრიჯის და უოდსვორთის 

თხზულებების კითხვისას, იმგვარი შეგრძნება გეუფლება, 

რომ მათი შინაგანი განწყობა „წინარერომანტიკული სენ-



173 
 

ტიმენტალიზმია“. სენტიმენტალიზმიდან რომანტიზმზე 

გარდამავლ ეტაპად მოიაზრება ასევე, ე.წ. „სასაფლაოსმი-

ერი სკოლის პოეტთა“ – ტომსონის, იუნგის, ბლერის, გრე-

ის, მაკფერსონისა და პერსის შემოქმედებაც. 

საფრანგეთში სენტიმენტალისტური ტენდენციები 

შემ-ზადებულია XVIII საუკუნის 20-30-იან წლებში ფილიპ 

დეტუშის იუმორითა და ენაწყლიანობით აღბეჭდილი 

კომედიებით. 40-იანი წლებიდან კი ყოველივეს პ. კ. ლა-

შოსეს „თვალცრემლიანი კომედიები“ ამყარებს. ანტუან 

ფრანსუა პრევო (აბატი პრევო) სიყვარულის ამამაღლებელ 

და პიროვნული თვისებების მომნიჭებელ გრძნობებს ასა-

ხავს მის ყველაზე გახმაურებულ თხზულებაში „კავალერ 

დე გრიეს და მანონ ლესკოს ამბავში“. 

„თვალცრემლიანი კომედიის“ ელემენტების ტრანს-

ფორმაციით დ. დიდრო ამკვიდრებს „მეშჩანური დრამის“ 

ჟანრს; 1773 წელსაა დაწერილი ცნობილი რომანი „ჟაკ-

ფატალისტი და მისი ბატონი“, რომელსაც სტერნის ზე-

გავლენა ემჩნევა. მისათითებელია, რომ დიდროს არაერთი 

ნაწარმოები აკრძალული იყო და მხოლოდ ბურჟუაზიული 

რევოლუციის შემდეგ დაისტამბა. 

ფრანგული სენტიმენტალიზმი სრულყოფას ჟ.ჟ. რუ-

სოს ეპისტოლურ რომანში „ახალი ელოიზა“ აღწევს. წერი-

ლების და ჩანაწერების სუბიექტურ-ემოციური ხასიათი 

ფრანგული ლიტერატურისთვის ნოვატორულ სახეს იღებს. 

რომანი ამკვიდრებს გრძნობათა ბუნებრიობას, ბუნების 



174 
 

კულტს, წარმოაჩენს ცივილიზაციით შეურყვნელ სურათ-

ხატებს. რუსომ ახალი, ემოციურად დატვირთული სახეობა 

შექმნა პეიზაჟისა, რომელიც გმირის განცდებთანაა შე-

კავშირებული. რუსოს ლირიზმით განმსჭვა ლული ფსი-

ქოლოგიური ანალიზი აპირობებს ევროპული რომანის 

შემდგომ განავითარებას. რუსოს „აღსარება“ მსოფლიო 

ლიტერატურაში ერთ-ერთ ყველაზე გულწრფელ ავტოგ-

რაფიულ ტექსტად მიიჩნევა. აქ თითქმის სრულყოფი-

ლებამდეა აყვანილი სენტიმენტალიზმის სუბიექტივის-

ტური გამოხატვის საშუალება.  

შემოქმედის მიერ ჭეშმარიტების დადგენა-განმტკი-

ცებას მიიჩნევდა მთავარ ამოცანად რუსოს მოწაფე და 

მიმდევარი ანრი ბერნარდენ დე სენ-პიერი. მისი სენტი-

მენტალურ-იდილიური „პოლი და ვირჟინი“ წარმოადგენს 

ბუნების შეგრძნების ავტორისელ კონცეფციას. ეს თემა მისი 

ადრეული ნაწერების ლაიტმოტივად ჟღერს. მწერლის 

ნაწერების წამყვან მოტივად შემდეგი სიტყვები შეიძლება 

მივიჩნიოთ: „ადამიანი მხოლოდ მაშინ აღწევს ბედნიერე-

ბას, თუ სხვათა ბედნიერებისთვის ზრუნავს“. 

გერმანიაში სენტიმენტალისტური რომანი, ინგლი-

სური და ფრანგული რომანის მრავალ ნიშან-თვისებას 

ითავსებს. ჰ.ფ. გელერტი აფუძნებს ე.წ. „სერიოზული კო-

მედიის“ ჟანრს, რომელიც „მეშჩანურ დრამას“ უახლოვდე-

ბა. მისი რომანი „შვედი გრაფინიას ფონ გ-ს ცხოვრება“ 

აცნობიერებს რიჩარდსონისეული გონიერისა და მგრძნო-



175 
 

ბელობითს შერწყმის სქემას. 40-იანი წლების დასასრუ-

ლისთვის  ამაღლებული და პათეტიკური ჰანგები ისმის 

ფ.გ. კლოპშტოკის „მესიადებში“. თუმცა, ძირეულ გამოხა-

ტულებას სენტიმენტალისტური რომანი გოეთეს „ახალ-

გაზრდა  ვერტერის ვნებებში“ ჰპოვებს. მიუთითებენ, რომ 

ეს თხზულება რიჩარდსონისა და რუსოს ზეგავლენას გა-

ნიცდის. ამისდამიუხედავად, გოეთემ რომანს იმგვარი 

მხატვრული სისავსე მიანიჭა, რომ იგი ერთხმად მიიჩნევა 

სანიმუშო ლიტერატურულ ტექსტად. 

1770-80-იანი წლების გერმანიაში ყალიბდება ლიტე-

რატურული მიმდინარეობა „შტურმი და დრანგი“ (ქარიშ-

ხალი და შეტევა). სახელდება ფ.მ. კლინგერის იმავე სა-

ხელწოდების მქონე დრამიდან მოდის. ამ ლიტერატუ-

რული პროცესის სათავეებთან ახალგაზრა გოეთე, შილერი 

და ე.წ. „გიოტინგენური კორომის“ ჯგუფის პოეტები იდ-

გნენ. იდეოლოგებად კი ი. გ. ჰამანი და ი. გ. ჰერდერი მო-

იაზრებიან. იმემკვიდრეს რა განმანათლებლობის ანტი-

დესპოტური და ჰუმანისტური მსოფლხედვა „შტურმერე-

ბი“ შემოქმედებითი გამოხატვის სისრულეს, გრძნობათა 

თავისუფალ გამოვლენას ესწრაფოდნენ. ამგვარი პათოსი 

მათ ძალზე აახლოვებდა სენტიმენტალიზმს. ახალი მიმ-

დინარეობის წარმომადგენლებმა უარყვეს კლასიციზმის 

ნორმატიული ესთეტიკა, ითხოვდნენ ხელოვნებაში ეროვ-

ნულობის წინ წამოწევას, გმირულ ჩანადენს, უტეხი ხა-

სიათების ჩვენებას. საბოლოოდ, „შტურმი და დრანგი“ 



176 
 

დრომოჭმული ნორმების და ტრადიციების რღვევის ეპო-

ქის აღმნშვნელ მყარ შესიტყვებად ჩამოყალიბდა. 

გრძნობათა სიჭარბე, პროტესტული, მეამბოხე სული 

დამახასიათებელი თვისებაა შტურმერებისა. გარკვეულ-

წილად, ასეთად წარმოგვიდგება „გეტინგენური კორომის“ 

დაჯგუფების პოეტთა ნაწილის შემოქმედებაც. 

ტიპიური სენტიმენტალური სულითაა აღბეჭდილი 

ერთადერთი ქალი რომანისტის, სოფია ლაროშის ნაწერე-

ბი. აღსანიშნავია მისი ყველაზე გახმაურებული სენტი-

მენტალისტური რომანი „ფროილაინ ფონ-შტერნჰაიმის 

ისტორია“. სიუჟეტური ქარგა ტრადიციულია – აღწერილია 

ახალგაზრა ქალის განცდა, ვნებათა ღელვანი, რომელიც 

იძულებულია უსიყვარულოდ მისთხოვდეს უღირსებო 

კაცს. ლაროშის თანადროულმა კრიტიკამ დადებითად შე-

აფასა პერსონაჟთა შინაგანი სამყაროს აღწერის ოსტატობა. 

მიიჩნევენ, რომ სოფია ლაროში ერთ-ერთი პირველთაგანი 

უდებს საფუძველს ე.წ. საოჯახო-ყოფით საკითხავებს; 

მსგავსი რომანები ზნეობრივ-დამრიგებლობითი მიზანმი-

მართულებისაა და ბიურგერული სათნოების კულტს 

ქადაგებს. 

რუსეთში სენტიმენტალისტური რომანის წარმოშობა 

ევროპული რომანით იყო გაპირობებული, რასაც ი.ვ. გო-

ეთეს, ს. რიჩარდსონისა, ა. ბერნარდენ დე სენ-პიერის თარ-

გმანებმა შეუწყვეს ხელი. რუსული სენტიმენტალიზმი, 

მეტწილად, თავადაზნაურულ ხასიათის გამომხატველი 



177 
 

იყო, ესწრაფოდა რაციონალიზმს; წარმმართველ მიზანდა-

სახულებას კი დიდაქტიზმი შეადგენდა. რუსეთის პირო-

ბებისთვის განმანალებლური ტენდენციები მნიშვნელოვა-

ნი აღმოჩნდა. სენტიმენტალისტმა მწერლებმა ჯეროვანი 

ყურადღება დაუთმეს სალიტერატურო ენის დახვეწას. სა-

ამისოდ, მოიმარჯვეს ხალხური, სასაუბრო მეტყველება. 

სენტიმანტალისტური რომანის მამათავრად რუსულ 

ლიტერატურაში მ. კარამზინი მიიჩნევა; გამოყოფენ მის ორ 

რომანს: „რუსი მოგზაურის ჩანაწერებს“ და „საბრალო ლი-

ზას“. სენტიმენტალიზმის ნიშნებს ავლენს ვ.ა. ჟუკოვსკის 

ადრეული შემოქმედებაც. 1780-იან წლებში ჩასახული ინ-

ტერესი ამ ლიტერატურული მიმდინარეობისადმი 1820 

წლისთვის ამოიწურა. იგი განმანათლებლობის ეპოქიდან 

რომანტიზმზე გარდამავლ ეტაპად მიიჩნევა. 

 

შენიშვნები: 

 

1. თანამედროვე სალექსიკონო-საცნობარო დონეზე, განირჩევა და 

ერთგვარად დაპირისპირებულადაც კი მოიაზრება ისეთი ტერმინები, 

როგორებიცაა: „გრძნობა“, „მგრძნობელობა“ – sentiment და sentimentality – 

„თვალცრემლიანი სენტიმენტალობა“. 

2. აქვე, უინტერესო არ უნდა იყოს ის, რომ ტერმინისმიერ დონეზე 

ქართულ სააზროვნო სივრცეში კონცეპტის „სენტიმენტალური“ ფართოდ 

ხმარება ილია ჭავჭავაძის სახელს უკავშირდება. „ანტიკრიტიკულ უს-

ტარში“ სარდიონ ალექსიევ-მესხიევი მიუთითებს, რომ ილიას შემოტა-

ნილია არაერთი უცხო სიტყვა: „სენტიმენტალური, ფორმა, სიუჟეტი და 

სხვ.“ (ცისკარი, 1861, №6, ივნისი). 

ბარბარე ჯორჯაძესთან სიტყვამიგებისას კი ილია წერს: „ორი-

გინალი, სენტიმენტალური და სხვანი მაგვარი სიტყვები, ხმარებული 

ჩემს სტატიაში თქვენ უცხო სიტყვებად მიგიღიათ. ეგ მართალია, 

ქართული სიტყვები არ არის, მთელი კაცობრიობა კი ხმარობს. ყოველ 



178 
 

ხალხსა, ცოტაოდენ განვითარებულსა და ფეხშედგმულს ევროპის გა-

ნათლებაში, შემოუტანია და მიუღია ეგ სიტყვები, როგორც თავისი 

ღვიძლი ენის ლექსიკონი; მაშასადამე, არც ჩვენთვის არის დასაძრახისი, 

რომ ჩვენც ვიხმაროთ“ (ილიას სამრეკლო, თბ., 1987, გვ. 121). 

3. ბურჟუაზიული ანუ მეშჩანური დრამა – ტრაგედიისა და 

კომედიის შუალედური ფორმის დრამატული სახეობაა. ჩამოყალიბდა 

და განვითარდა XVIII ს-ში, საკმაო პოპულარობით სარგებლობდა 

ევროპულ ლიტერატურაში (ინგლისი, საფრანგეთი, გერმანია) XIX 

საუკუნის დამდეგამდე. მეშჩანური დრამის ჟანრული ბუნება, შინაარსი 

და სასცენო ხასიათი განაპირობა ახლად ჩამოყალიბებულმა სოცი-

ალურმა ვითარებამ. გარკვეული როლი ითამაშა ასევე, სენტიმენტალური 

განწყობილების გაჩენამ და ახალი დრამატული ფორმებისკენ სწრაფვამ. 

კლასიცისტური დრამატურგიისგან განსხვავებით, მეშჩანურ ანუ ბურ-

ჟუაზიურ დრამაში აშკარად იგრძნობა სოციალური პობლემების წინ 

წამოწევის ცდა. ამის დასტურია დ. დიდროს, გ.ე. ლესინგის, პ. ბომარშეს, 

პ.კ. ლაშოსეს საუკეთესო ნაწარმოებები. ამ ფორმასთანაა დაკავშირებული 

ლიტერატურასა და თეატრში მიმდინარე ნოვაციები. თუმცა, როგორც 

ითქვა, XVIII საუკუნის ბოლოსთვის მეშჩანური დრამა კარგავს თავის 

სიმძაფრეს. 

 

 

ბიბლიოგრაფია: 

 

ქიქოძე 1946: ქიქოძე გ. „გ. ერისთავი“. ეტიუდები  და პორტრეტები. 

თბილისი: 1946. 

ჭავჭავაძე 1927: ჭავჭავაძე ი. თხზულებანი. ტ. 4. თბილისი: 1924. 

ხახანაშვილი 1913: ხახანაშვილი ა. ქართული სიტყვიერების ისტორია 
(XIX). ტფილისი: 1913. 

  



179 
 

გაგა ლომიძე 

 

რეალისტური რომანი 

 

რეალიზმი, როგორც მიმდინარეობა, რომანტიზმზე 

რეაქციის შედეგად წარმოიშვა, რომელიც უპირატესობას 

ანიჭებდა ბუნებას  და არა კულტურას, პიროვნებას და არა 

საზოგადოებას. რეალისტი მწერლები, რომანტიკოსებისგან 

განსხვავებით, უფრო ადამიანთა ჯგუფებით იყვნენ დაინ-

ტერესებული. ისინი სოფლის, ქალაქისა თუ საზოგადოების 

პანორამულ სურათს გვთავაზობენ. რეალიზმი მასშტაბურ 

სურათს წარმოგვიდგენს და ამიტომ არის  გაიგივებული 

მოცულობით დიდ და მოქნილ რომანის ჟანრთან. რე-

ალისტი მწერლების უმრავლესობა მართლაც დიდტანიან 

რომანებს წერდა. 

სტენდალი მწერალს მოგზაურს ადარებდა, რომელიც 

ცხოვრებისეული გზით მიდის და თან, უკან სარკე მიაქვს. 

მოგზაური ამ სარკეში არეკლილ სამყაროს ვერ ხედავს. 

სწორედ ასე შეგვიძლია დავახასიათოთ რეალისტური 

ლიტერატურა. 

რეალიზმი უკავშირდება ნატურალისტურ ტრადი-

ციებს, თუმცა ის რომანტიზმის უშუალო მემკვიდრეა. 

მართალია, ამ ორ მიმდინარეობას ერთმანეთის მონაცვლედ, 

ერთმანეთის მიმართ ოპოზიციურად განიხილავენ, მაგრამ 

მათ შორის მიმართება უფრო რთულია. თუნდაც ის, რომ 



180 
 

რეალიზმის ხანაში აქტუალური იყო ეროვნულ-განმათა-

ვისუფლებელი მოძრაობები მთელი ევროპის მასშტაბით და 

ამ თემატიკით დაინტერესებას რომანტიზმის წიაღში ეყ-

რება საფუძველი. თუმცა 1840-იანი წლების ბოლოდან მომ-

ხდარმა რევოლუციებმა რომანტიკული იდეალები ჩაახშო. 

რეალიზმის ერთ-ერთი დამახასიათებელი თვისება 

ისაა, რომ ნაწარმოები და პერსონაჟები თითქოს „გაურბიან“ 

ავტორს და თავისით მოქმედებენ. ამიტომაცაა, რომ ბალ-

ზაკის, დიკენსის და სხვათა რომანები თითქოს სამყაროს 

სახელით გვესაუბრებიან. ავტორის ამგვარი „ჩაურევლობა“ 

თითქოს აცოცხლებს ნაწარმოებს. ამავე დროს, რეალიზმის 

ხანის ავტორები განსაკუთრებულ ყურადღებას უთმობენ 

გარემომცველ დეტალებს და საგნებს (როგორც დიკენსთან), 

ან ინტერიერს და ექსტერიერს (როგორც დოსტოევსკისთან). 

საგულისხმოა ისიც, რომ რეალიზმის ხანის მწერალი 

თანამედროვეობის თავისებურებებს საზოგადოების ტიპუ-

რი წარმომადგენლების საშუალებით აღწერს. რეალისტი 

მწერლის შემოქმედება რომანტიკოსი ავტორის თხზულე-

ბებისგან, უპირველესად, შემოქმედებითი პროცესის ობი-

ექტივიზებით გამოირჩევა. ამიტომ ჟანრობრივი თვალსაზ-

რისით რეალიზმს უფრო ახასიათებს რომანი და მოთხრობა 

ობიექტური ხედვით (ან მასზე პრეტენზიით), ხოლო რო-

მანტიზმს  პოეზია, სამყაროს სუბიექტური ხედვით. ამი-

ტომაც შემთხვევითი არაა, რომ რეალისტურ ნაწარმოებში 

ანალიზის მოჭარბება იგრძნობა. 



181 
 

რომანტიკოსებისგან განსხვავებით, რეალისტები 

ახერხებენ ცხოვრება ისეთად მიიღონ, როგორიც არის 

სინამდვილეში  არც ცალმხრივად უარყოფითი და არც 

დადებითი, არც ჯოჯოხეთი და არც სამოთხე. 

რეალისტი ავტორები განსაკუთრებულ მნიშვნელობა 

ანიჭებენ  ყოველდღიურობის  საჭირბოროტო  საკითხებს 

და სიღრმისეულად იკვლევენ სამყაროსა და ადამიანის 

ურთიერთმიმართებას. თუ რომანტიკოსი პოეტი ადამი-

ანის შინაგან სამყაროს უღრმავდება, რეალისტისთვის უმ-

თავრესია ადამიანის და საზოგადოების მიმართების პრობ-

ლემა. სწორედ აქედან მომდინარეობს რეალისტური ლი-

ტერატურის შემეცნებითი, ანალიტიკური ხასიათი, რომან-

ტიზმისთვის ნიშანდობლივი ინტუიციურობის და მგრძნო-

ბიარობის საპირისპიროდ. ამასთანავე, ხასიათის ჩამოყა-

ლიბებაში აქ უდიდესი მნიშვნელობა ენიჭება ადამიანის 

სოციალურ წარმომავლობას და აღზრდას. ობიექტურობი-

სადმი პრეტენზია და დეტალების აღწერისადმი მიდრე-

კილება, ეპიკური თხრობა  ეს ყველაფერი რეალიზმის 

ნიშნებია. საზოგადოების ნაკლოვანებების ჩვენებით რე-

ალისტი მწერალი იმის წარმოჩენას ისახავს მიზნად, რომ 

ხსნის გზა (სულიერი) განწმენდაა. ზოგადად, რეალიზმის 

ხანა ოპტიმიზმითაა გაჯერებული და „ახალი ადამიანების“ 

ჩამოყალიბების იდეალით სულდგმულობს. 

რომანის ძირითადი პარადიგმა მე-19 საუკუნის მე-

ორე ნახევარში უკვე აღარ იყო რომანტიკული იდეალიზმი. 



182 
 

რეალისტი ავტორები ყურადღებას პერსონაჟის და სიუჟე-

ტის სხვა მხარეებზე ამახვილებდნენ. როგორც აღვნიშნეთ, 

მისთვის მნიშვნელოვანია დეტალები. თუკი აქამდე მკითხ-

ველი მიჩვეული იყო უფრო სიუჟეტზე ან ტექსტების ენაზე 

კონცენტრაციას, რეალიზმის პირობებში მთავარი გახდა 

პერსონაჟი და მისი ბუნება. რეალისტური თხზულების 

პერსონაჟი ფსიქოლოგიური თვალსაზრისით რთული,  მრა-

ვალშრიანი მოვლენაა და ძლიერი შინაგანი ჭიდილით 

გამოირჩევა. 

ტერმინოლოგიურ დონეზე, აუცილებელია ერთმანე-

თისგან გაიმიჯნოს სარაინდო რომანი (romance) და რომანი 

(novel). შეიძლება ითქვას, რომ რომანი ბურჟუაზიის ლი-

ტერატურაა. ინგლისურენოვან სამყაროში განასხვავებენ 

რომანს (novel) და სარაინდო რომანს (romance), რომელიც 

რომანის წინაპარია და ფეოდალიზმის ლიტერატურა იყო. 

სარაინდო რომანი (romance) სათავეს იღებს ლეგენდებიდან, 

ზღაპრებიდან და გადმოცემებიდან. მას აქვს ჰეროიკული 

პროზის და გალექსილი ამბის ფორმა, რომელიც გავრცე-

ლებული იყო შუასაუკუნეების და ადრეული ახალი დრო-

ის ევროპის არისტოკრატიულ წრეებში. სარაინდო რომა-

ნები მოგვითხრობენ კეთილშობილი რაინდების თავგადა-

სავალზე და იმაზე, თუ როგორ უყვარდებოდათ ხოლმე 

კეთილშობილი წარმომავლობის მშვენიერი ქალბატონი 

დიდებული ოჯახიდან. ამ ქალბატონის ხელის და რაინ-

დის ღირსების მოსაპოვებლად მიჯნურმა მეომარმა უნდა 



183 
 

დაამტკიცოს, რომ რაინდობის ღირსების დაცვა შეუძლია. 

მან უნდა უერთგულოს კურტუაზიული სიყვარულის 

პრინციპებს და უნდა დაამარცხოს მტრები. ამიტომაც იგი 

სახიფათო თავგადასავალს გადაიტანს. სარაინდო რომანი 

ამაღლებული ფორმით და შინაარსით გამოირჩეოდა. 

ამის მიუხედავად, ინგლისური რეალისტური რომანი 

მკვეთრად უპირისპირდება სარაინდო რომანს. მასში ობი-

ექტურადაა ასახული ჩვეულებრივი, დაბალი ან საშუალო 

ფენის წარმომადგენელი კაცის და ქალის ყოველდღიური 

ცხოვრებისეული გამოცდილება. ამავე დროს, რომანის ენა 

პროზაულია, რაც ჩვეულებრივი ადამიანების მეტყველე-

ბასთან ახლოს იყო. პროზაული ენა თხზულების ავტორს 

საშუალო ადამიანის ცხოვრების უწვრილმანესი დეტალე-

ბის გადმოცემის საშუალებას აძლევდა. 

ამასთანავე, თუ სარაინდო რომანში ავტორის სუბი-

ექტური პერსპექტივა გვხვდება, რომანის პერსპექტივა უფ-

რო ობიექტურია. ამიტომ, სარაინდო რომანის ავტორი უფ-

რო თავისუფალია სოციალური სტანდარტებისგან, ხოლო 

რომანის ავტორმა უნდა უპასუხოს ჩვეულებრივი ადა-

მიანების მოლოდინს. 

რეალისტურ რომანში, სარაინდო რომანისგან განსხვა-

ვებით, უფრო მნიშვნელოვანია ხასიათები, პერსონაჟები და 

არა ქმედებები ან სიუჟეტი.1 

                                                           
1 Chase, Richard. (1957). The American Novel and Its Tradition. NY: Doub-

leday & Company, inc., გვ. 12. 



184 
 

რეალისტურ რომანში სარაინდო რომანის დიდებუ-

ლი ადამიანები და გმირები აღარ არიან. მისთვის უფრო 

დამახასიათებელია საშუალო ადამიანის ცხოვრებისეული 

გამოცდილების დრამატიზება, მისი ყოველდღიური წარ-

მატებები და მარცხი. 

ლიტერატურის მკვლევრები ხშირად რეალიზმს რო-

მანის აღმოცენებას უკავშირებენ და, ზოგადად, თხრობას 

მისგან განუყოფელ ელემენტად მიიჩნევენ. რეალიზმი 

დაკავშირებულია, ასევე, ლიტერატურის და სინამდვილის 

ურთიერთმიმართებასთან  იმასთან, რასაც მწერალი გვი-

ამბობს და რასაც გარემომცველ სინამდვილეში ვხედავთ. 

ამას ხშირად მოიხსენიებენ „რეპრეზენტაციის“ სახელით, 

რაც ფსიქოლოგიურ, კოგნიტურ და ანთროპოლოგიურ თა-

ვისებურებას გულისხმობს. 

რეალისტურ რომანზე საუბრისას გასათვალისწინე-

ბელია რამდენიმე ფაქტორი. ესენია: 

 დეტალიზაცია  დეტალებისადმი განსაკუთრებუ-

ლი ყურადღება; 

 ფსიქოლოგიზმი  პიროვნების შინაგანი სამყაროთი 

დაინტერესება (ფსიქოლოგიას როგორც დისციპლინას ამ 

დროს ეყრება საფუძველი); 

 რეალიზმი, გარკვეულწილად, არის რომანტიზმზე 

რეაქციაც და მისი ტყუპისცალიც, მეორე მხარეც და ამიტომ 

პოეტიკის დონეზე, რეალიზმის ლიტერატურაში მნიშვნე-

ლოვანია სინამდვილის და სიზმრის დაპირისპირება; 



185 
 

 რეალიზმისთვის მნიშვნელოვანია ტიპის, ტიპური 

გარემოს და, ზოგადად, ტიპურობის საკითხი; 

 რეალიზმის დროს ეყრება საფუძველი მარქსიზმს და 

ამიტომაც, ვინაიდან ის ითვალისწინებს ახალი ადამიანის 

ფორმირებას, განათლების საკითხს განსაკუთრებული მნიშ-

ვნელობა ენიჭება; 

 რეალისტური ლიტერატურისთვის უმნიშვნელოვა-

ნესია საშუალო ფენის წარმომადგენელთა შემოყვანა ტექს-

ტში  ისინი მთავარი პერსონაჟები ხდებიან; 

 რეალიზმისთვის საინტერესოა პრესა და მის ფარ-

გლებში შექმნილი რომანები ხშირად კრიმინალურ ქრონი-

კებს ეფუძნება. საგულისხმოა, რომ ბევრ რეალისტ მწე-

რალს წიგნად არც გამოუცია თავისი რომანები  ისინი 

ჟურნალებში, მასობრივი მკითხველისთვის იბეჭდებოდა 

სერიებად. სწორედ ასე ვრცელდებოდა მასებში მათი 

ნაწარმოებები. 

რეალიზმისთვის მნიშვნელოვანია დეტალიზაცია, 

ამიტომაც რომანი იძლევა საშუალებას, რომ სქელტანიან 

წიგნში ბევრი დეტალი იყოს. რომანი, ასევე, ბევრი სა-

კითხის განხილვის და ბევრნაირი პერსონაჟის წარმოჩენის 

საშუალებას იძლევა. მაგალითად, ტოლსტოის „ომსა და 

მშვიდობაში“ 500 პერსონაჟია, რომელთა შესახებაც ავტორმა 

თითქმის ყველაფერი იცის. 

თუკი რომანტიკოსებისთვის მარტოსულ, საზოგადო-

ებისგან განცალკევებით მყოფ ადამიანებზე წერა იყო 



186 
 

ბუნებრივი, რეალისტები უფრო მეტად კონცენტრირდე-

ბოდნენ საზოგადოებაზე და სწორედ საზოგადოების წი-

აღში ინდივიდის ადგილი იყო მათთვის საინტერესო. 

მაგალითად, ბალზაკი ფრანგული საზოგადოების ყველა 

კლასზე წერდა და ერთ-ერთი პირველი იყო, ვინც საფ-

რანგეთის რიგით მოქალაქეებზე ალაპარაკდა. იგი ცდი-

ლობდა ისე წარმოედგინა ცხოვრება, როგორიც სინამდვი-

ლეში იყო. ამასთანავე, იგი, ერთი პირველთაგანი იყო, ვინც 

პერსონაჟის ფსიქოლოგიით დაინტერესდა. ამიტომაც მო-

ახდინა დიდი გავლენა  შემდგომი პერიოდის ავტორებზე  

დოსტოევსკისა თუ პრუსტზე. იგი განუდგა რომანტიზმის 

ტრადიციას, რომელიც მისი მოღვაწეობის დასაწყისში თა-

ვის მწვერვალზე იყო. ბალზაკი რეალიზმის საფუძვლებთან 

იდგა, მაგრამ ფლობერმა ხელოვნების სიმაღლეზე აიყვანა 

ეს მიმდინარეობა. იგი დეტალიზაციის დიდოსტატადაა 

ცნობილი და ე.წ. „ზუსტი სიტყვის“ ძიებაში მთელ დღეებს 

ატარებდა.  

რეალისტი მწერლები მართლაც აღწერენ, აანალიზე-

ბენ და დრამატულად წარმოადგენენ პიროვნებას. ისინი 

ღრმად სწვდებიან პერსონაჟის ფსიქოლოგიურ სამყაროს და 

მათი მოქმედებების მოტივაციას, ქმედებებსა და ემოციებს. 

რეალისტურ პროზაში მთავარია პერსონაჟი. ავტორები 

ცდილობენ, შექმნან ბუნებრივი და მრავალშრიანი პერსო-

ნაჟები, რომლებიც მაქსიმალურად რეალისტურები იქნები-

ან. ეს მიზანი ხშირად მიიღწეოდა შინაგანი მონოლოგების 



187 
 

და ადამიანის შინაგანი სამყაროს, ფსიქოლოგიის ამოხსნის 

მეშვეობით. ცხადია, ამ პერიოდში ვითარდებოდა ფსიქო-

ლოგია როგორც მეცნიერება. თანდათან ადამიანი გაიაზ-

რებოდა, როგორც მოტივების, ინტერესების, სურვილების 

და შიშების ერთობლიობა  როგორც ამას ფსიქოლოგები 

ამტკიცებდნენ. ამ ძალების ჭიდილი კი დიდ გავლენას 

ახდენს პიროვნების ფორმირებაზე. ამიტომაც იქცა იგი 

რეალიზმისთვის მნიშვნელოვან მახასიათებლად. რეალიზ-

მი აშიშვლებს ამ შინაგან ბრძოლებს და რეალისტურ რო-

მანებში ხშირად თხრობა ინტერნალიზებულია  თხრობა, 

ფაქტობრივად, უკავშირდება გუნების, აღქმის, შეხედულე-

ბების და იდეების ცვლას ან გამოხატვა-ხაზგასმას. 

ამაში ალბათ არის გარკვეული ლოგიკა, რომ რეა-

ლიზმის გაჩენასთან ერთად, ფსიქოლოგია როგორც დის-

ციპლინა ყალიბდებოდა. მე-19 საუკუნის ბოლოს ზიგმუნდ 

ფროიდი არაცნობიერის, სიზმრების და პიროვნების ბუ-

ნებაში არსებული რეპრესირებული სურვილების შესახებ 

წერდა. ამ პერიოდის (და უფრო ადრინდელი ხანის) მწერ-

ლები დაინტერესებული იყვნენ ფსიქოლოგიით. ამითაც 

აიხსნება რეალიზმის ყურადღება პერსონაჟის შინაგანი 

სამყაროსადმი. 

რეალისტი მწერლები ხშირად აკრიტიკებენ არსებულ 

პოლიტიკურ და სოციალურ ვითარებას. დიკენსი, ტოლს-

ტოი, ბალზაკი და დოსტოევსკი სოციალური უთანასწო-



188 
 

რობის შესახებ წერდნენ, რათა ნათელი მოეფინათ რიგითი 

ადამიანების გასაჭირისთვის. 

საგულისხმო დაკვირვებას გვთავაზობს ფრედრიკ 

ჯეიმისონი წიგნში „რეალიზმის ანტინომიები“,1 სადაც 

რეალიზმის მიმეტური არეკვლის საკითხი განხილულია 

ჰუმანიტარულ მეცნიერებებში ბოლო ხანებში მომხდარი 

„აფექტური გადატრიალებასთან“ მიმართებით. ჯეიმისონი 

რეალიზმში არა მხოლოდ ადამიანის ფსიქიკის დამაჯერე-

ბელ ასახვას ხედავს, არამედ სხეულისმიერი და სულიერი 

აფექტების რეპრეზენტაციასაც. ემოციის მოძველებული 

კლასიფიკაციის სანაცვლოდ შემუშავებული აფექტის პო-

ეტიკა ახალ, რომანისეულ ფორმას მოითხოვდა. პირველ 

თავში ავტორი ამტკიცებს, რომ ნოველა როგორც ჟანრი, 

პერსონაჟის ამბავზე (telling) კონცენტრირების გამო არც 

ისტორიული და არც სტრუქტურული თვალსაზრისით არ 

ყოფილა მზად, მოეთხრო პერსონაჟების უმცირესი სუ-

ლიერი და სხეულებრივი ძვრების შესახებ. ჯეიმისონის-

თვის მთავარი დაპირისპირება არის არა recit vs. roman, 

არამედ telling vs. showing, მაგრამ ბედი (destiny) vs. მარა-

დიული აწმყო (eternal present), რომლის ფარგლებშიც იხს-

ნება სხეულებრივი შეგრძნებები, განსაკუთრებულ ფორმას 

საჭიროებს. ისტორიული თვალსაზრისით, რეალისტური 

ტექსტები ამ პოლუსებს შორის დაძაბულობის დროს იწე-

რება. 1830-40 წწ. ავტორებისთვის მნიშვნელოვან გამოწვე-

                                                           
1 Fredric Jameson. The Antinomies of Realism. London, Verso, 2013. 



189 
 

ვად იქცა იმ აფექტების მოხელთება, რომლებიც ემოციის 

ენას არ ექვემდებარებოდა. 

ჯეიმისონი აფექტურობის  მაგალითად  მოიხმობს 

ერთ ეპიზოდს „მამა გორიოდან“, სადაც ბალზაკი ენის სი-

ღატაკის გამო ჩივის  ენას არ შეუძლია გადმოსცეს ადა-

მიანების მდგომარეობასთან დაკავშირებული დეტალები 

და სურნელები. ჯეიმისონის თანახმად, რომანში აფექტი 

სემანტიკურად და ფორმალურად შეესაბამება „სხეულებ-

რივი ქრომატიზმის“, განგრძობითობის, ინტენსიურობის, 

სინგულარობის, ეფექტებს და იდეებს. ასეთი რაკურსის 

გამო, ჯეიმსონს რეალიზმის ველში ბალზაკთან ერთად 

შემოჰყავს ზოლაც და ეგზისტენციალისტების პროზაც. 

ზოგადად, სოციალური კლასი ინტერესის ობიექტია 

რეალისტური ლიტერატურისთვის, მაგრამ ყველაზე მე-

ტად რეალიზმს საშუალო  კლასი  აინტერესებს.  სწორედ 

მე-19 საუკუნეში დაიწყო ამ საშუალო ფენამ1 ფორმირება. 

                                                           
1 ამ მხრივ, საგულისხმოა საშუალო ადამიანის, როგორც მთავარი პერ-

სონაჟის აქტუალიზაცია, ვთქვათ, ლორენს სტერნთან, მაგრამ მანამდე 

სვიფტთან ეს ტენდენცია აშკარაა, სადაც მის „გულივერის მოგზაურო-

ბაში“, გულივერის მთელი მოგზაურობის მანძილზე, ყველაფერი მისი 

საშუალოობიდან მომდინარეობს და მთელი თავგადასავლებიც ამიტომ 

ხდება. სწორედ ეს საშუალოობა, რიგითობა მუდმივად ხაზგასმულია: მე 

შუათანა შვილი ვიყავი ოჯახში, მე ამა და ამ კაცის შუათანა შვილზე 

დავქორწინდი. ეს საშუალოობა იმასაც გულისხმობს, რომ გულივერი 

ცდილობს, კითხვების გარეშე მოერგოს ყველა სოციალურ ფორმას, რო-

მელსაც სთავაზობენ. მთავარი მისთვის ისაა, რომ საშუალო ფენის წარ-

მომადგენელია. საშუალო ფენაც ხომ იმას იღებს, რასაც სთავაზობენ. მის-

თვის მთავარია გაერკვეს, სად როგორი სოციალური სტრუქტურაა და 

შეძლებისდაგვარად, მოწინავე მდგომარეობა დაიკავოს. 



190 
 

ინდუსტრიალიზაციის და კაპიტალიზმის განვითარებას-

თან ერთად, გლეხმა მცირე ხანში მოახერხა შეძლებულ 

ვაჭრად ქცევა და უფრო კომფორტული ცხოვრების მო-

წყობა. საზოგადოება იცვლებოდა, სოციალური სტრუქტუ-

რები და კლასები იცვლებოდა და რეალიზმი სწორედ ამ 

ცვლილებას აღწერდა. 

ინდუსტრიის განვითარებამ, მანქანის მიერ ადამი-

ანის ცხოვრებისეულ მოვლებში ჩარევამ და სამუშაოს ჩა-

ნაცვლებამ, ევროპული ყოფა მნიშვნელოვნად შეცვალა. 

ინდუსტრიულ რევოლუციას მე-19 საუკუნეში საშუალო 

ფენის წარმოშობა უკავშირდება. რეალიზმი დიდ ყუ-

რადღებას უთმობს იმ პროცესის აღწერას, როდესაც სულ 

უფრო მზარდი და მაღალ საფეხურზე აღმავალი საშუალო 

ფენა იბადებოდა. 

საშუალო ფენის წარმოშობა იმას გულისხმობდა, რომ 

წერა-კითხვის ცოდნაც ვრცელდებოდა. ამიტომაც მკითხ-

ველთა წრე ფართოვდებოდა. ახლა უკვე მხოლოდ მდიდ-

რების ზედა ფენას კი აღარ შეეძლო კითხვა, არამედ სა-

შუალო ფენის წარმომადგენლებსაც. განათლება მხოლოდ 

არისტოკრატების პრივილეგიად აღარ ითვლებოდა. ამი-

ტომაც იყო, რომ რეალიზმი საშუალო კლასის ინტერესებს 

გამოხატავდა. საშუალო ფენის წარმომადგენლები არიან 

მთავარი მკითხველები, ისინი მრავლად არიან, ფულიც 

უჩნდებათ და მათ რის შესახებ სურთ ამბების კითხვა? რა 

თქმა უნდა, მათივე მსგავსი ადამიანების შესახებ; ის, რაც 



191 
 

მათ აწუხებს. წიგნებიც სულ უფრო ხელმისაწვდომი გახდა. 

საგულისხმოა, რომ ბევრ რეალისტ მწერალს წიგნად არც 

გამოუცია თავისი რომანები  ისინი ჟურნალებში, მასობ-

რივი მკითხველისთვის იბეჭდებოდა სერიებად. სწორედ 

ასე ვრცელდებოდა მასებში მათი ნაწარმოებები. 

რეალიზმი იმიტომაც მიიჩნევა რევოლუციურად, რო-

ცა მე-19 საუკუნის შუა პერიოდში გაჩნდა, რომ მან უარყო 

იდეა, რომლის თანახმადაც ლიტერატურას მხოლოდ გა-

მორჩეული გმირების ჰეროიკული ამბების შესახებ უნდა 

მოეთხრო. რეალისტმა მწერლებმა სინამდვილის და ჩვენი 

ყოველდღიურობის ასახვა გადაწყვიტეს. ამიტომაცაა ამ 

მიმდინარეობისთვის მნიშვნელოვანი რიგითი ადამიანების 

დრამის და ყოველდღიურობის აღწერა. 

რეალისტურ რომანებში ქალ პერსონაჟებს მეტი დრო 

აქვთ, მამაკაცები მუშაობაში არიან ჩართული; მნიშვნელო-

ვანია ადიულტერის თემა  ოჯახი, როგორც ინსტიტუცია 

უნდა შენარჩუნებულიყო და ამიტომაც ადიულტერი იკი-

ცხებოდა („ანა კარენინა“, „ქალბატონი ბოვარი“). ასევე, არა-

ნაკლებ არსებითია მაღალი იდეალები, რომლებსაც უნდა 

მიაღწიონ გმირებმა. 

ამ მხრივ საგულისხმოა ეგნატე ნინოშვილის ვრცელი 

მოთხრობა „ქრისტინე“, რომელიც ახალ, კაპიტალისტურ 

სამყაროში ქალის ბედის შესახებ მოგვითხრობს. რომანში 

ბატონყმობის შემდეგ არსებული სოციალური გარემოდან, 

სადაც დიდწილად ჯერ ისევ შემორჩენილია ძველი ძალა-



192 
 

უფლებრივი ურთიერთობები, მკითხველი გადაინაცვლებს 

ქალაქის სივრცეში, სადაც ახლადდაბადებულ კაპიტალის-

ტურ ურთიერთობებს ეყრება საფუძველი და ყველაფერს 

ფული განაგებს. აქ პროტაგონისტი არის ქრისტინე (ილია 

ჭავჭავაძის თამროს ერთგვარი გაგრძელება), რომელიც 

მიდის ქალაქში, სადაც კაპიტალისტურ ურთიერთობებზე 

დამყარებული ცივი და ეგოისტური გარემო ხვდება („აქ 

ქალაქია, ყველაფერი ფული ღირს“  ე. ნინოშვილი. 

„ქრისტინე“). 

ქალთა საზოგადოების ასპარეზზე გამოსვლა, დოვ-

ლათის გამრავლება, სავალდებულო განათლება და ჟურ-

ნალისტიკის განვითარება ასევე მნიშვნელოვანი ფაქტორე-

ბი აღმოჩნდა რომანის როგორც რეალიზმის პირმშოს 

განვითარებაში. მაღალი წრის ქალები, რომელთაც ბევრი 

თავისუფალი დრო ჰქონდათ და შინ იყვნენ, დაიწყეს რო-

მანების ინტენსიური კითხვა. ამავე დროს, ჟურნალისტი-

კის განვითარებამ ერთგვარად ხელი შეუწყო რომანების 

გავრცელებას, ვინაიდან ისინი გაგრძელებებით ქვეყნდე-

ბოდა ჟურნალებში. მის ფარგლებში შექმნილი რომანები 

ხშირად კრიმინალურ ქრონიკებს ეფუძნებოდა.1 ვალტერ 

ბენიამინის თანახმად, თუკი ძველი პერიოდის ლიტერა-

ტურა, გადმოცემები, ლეგენდები ხშირად სასწაულებს 

                                                           
1 ამავდროულად, საგულისხმოა ისიც, რომ რომანების დიდი ნაწილი 

პერიოდულ პრესაში სერიებად ქვეყნდებოდა, რაც ასევე ეკონომიკურ 

საკითხთანაა დაკავშირებული  ავტორის პროდუქტიულობა და ამბის 

განვრცობა განაპირობებდა მისი შემოსავლის რაოდენობას. 



193 
 

ეფუძნება, რომანი და მისთვის დამახასიათებელი ინფორ-

მაციულობისთვის, ზოგადად, ინფორმაციისთვის აუცილე-

ბელია დამაჯერებლობა.1 

დამაჯერებლობა მოითხოვს აგრეთვე იმასაც, რომ 

ყველა პერსონაჟს თავისი ხმა გააჩნდეს  როგორც მეტყ-

ველების, ისე მსოფლმხედველობის თვალსაზრისით. რო-

გორც მიხაილ ბახტინი მიუთითებს დოსტოევსკის რომა-

ნების ანალიზისას, „პოლიფონიური რომანის შექმნა მხო-

ლოდ კაპიტალიზმის ხანაში გახდა შესაძლებელი“.2 მის-

თვის წარმოუდგენელია მშვიდი და თავდაჯერებული, 

მჭვრეტელური პოზიცია, რაც მონოლოგური ცნობიერების-

თვისაა დამახასიათებელი და ცხადად ვლინდება პერსო-

ნაჟთა ინდივიდუალური სამყაროების პოლარული წინა-

აღმეგობრიობა. სწორედ ამას გულისხმობს პოლიფონიური 

რომანის მრავალხმიანობა. ამავე დროს, „ბახტინის აზრით, 

ურთიერთობათა დიალოგური პრინციპის რეალიზება 

მხატვრული პროზის პრივილეგიაა, რომელსაც ვერც პო-

ეზია იყენებს და ვერც დრამა. როგორც ეპიკური, ისე 

დრამატული ტიპის ნაწარმოებში, ორ ადამიანს შორის დი-

ალოგი არსობრივად ორი დამოუკიდებელი მონოლოგია, 

რომლებიც მონაცვლეობით ვლინდება ტექსტში. პროზაში 

თხრობის  უმთავრესი  ფაქტორია  ორხმიანი სტრუქტურა 

                                                           
1Беньямин В. Озарения. М.: Мартис, 2000. C. 348-349. 
2Михаил Бахтин. Проблемы поэтики Достоевского. Художественная лите-

ратура. Москва, 1972. 



194 
 

და მისი მეშვეობით მთხრობელისა თუ ავტორის თხრობა 

პერსონაჟის თხრობასთან მიმართებით, შესაძლოა, „სხვის 

სიტყვად“ აღვიქვათ. სხვაგვარად რომ ვთქვათ, „სხვისი 

სიტყვა“ როგორც თემა, განსაზღვრავს ნაწარმოების 

კომპოზიციას“. 

რეალისტური ტემპორალობა ორგანულად უკავშირ-

დება მე-19 საუკუნის შუახანების რეპრეზენტაციის და 

ხედვის ახალ საშუალებას  ფოტოგრაფიას, საბუნების-

მეტყველო დისკურსს  პოზიტივიზმს, მედიცინას, ბი-

ოლოგიას, ფსიქოლოგიას, ისტორიზმს  ისტორიულ რო-

მანს და ისტორიოგრაფიას, ისტორიის ფილოსოფიას, ფერ-

წერას და მუსიკას. 

რეალისტურ რომანებს დასაწყისში თავისებური სი-

მეტრია ახასიათებს, სადაც კულმინაცია და კვანძის გახსნა, 

პრაქტიკულად, სტრუქტურული თვალსაზრისით მეორ-

დება ხოლმე სხვადასხვა ავტორთან და მკითხველის მო-

ლოდინის ჰორიზონტს ემთხვევა. მაგრამ შემდგომში სულ 

უფრო ხშირია მოულოდნელობა. ამავე დროს, არაიშვი-

ათად, მთელი რომანის თხრობა უკავშირდება არა მოვლე-

ნებს, არამედ პერსონაჟის გონებაში არსებულ აზრებს  

როგორც ეს ხშირადაა დოსტოევსკისთან. მოგვიანებით შე-

იცვალა, ასევე, თხრობის სტილი. თუკი მანამდე ყოვლის-

მცოდნე ავტორი მშვიდად აღწერდა პერსონაჟებსა და მოვ-

ლენებს, სულ უფრო ხშირია შეზღუდული ინფორმაციის 

მქონე ავტორის თხრობა, რომელსაც მკითხველი ვერ და-



195 
 

ეყრდნობა. მაგრამ ესეც უკავშირდება რეალიზმის მი-ზანს  

რომ მაქსიმალურად ადეკვატურად აღეწეროს სინამდვილე, 

რომელიც შეუცნობელი, არამყარი და მუდმივად ცვალე-

ბადია. რეალისტური რომანისთვის1 მნიშვნელოვანია 

მკითხველის თანამონაწილეობა და თან ავტორი დისტან-

ცირებას ახდენს პერსონაჟებისგან ისე, თითქოს გარედან 

აკვირდება მათ, მაგრამ ამავდროულად, ხშირად მართავს 

მათ ცნობიერებას და ფიქრებს (ან სულ ცოტა, ყველაფერი 

იცის მათზე) და ისე წარმოგვიდგენს მათ, თითქოს ისინი 

დამოუკიდებლად მოქმედებენ და დამოუკიდებელნი 

არიან. 

მიხაილ ბახტინი საგულისხმო მოსაზრებას გამოთ-

ქვამდა რეალისტური რომანის ბუნების შესახებ.2 მას მი-

აჩნდა, რომ რომანი იქცა ჩვენი დროის ლიტერატურის 

განვითარების დრამის მთავარ მოქმედ პირად სწორედ 

იმიტომ, რომ იგი ყველაზე უკეთ ასახავს ახალი დროის 

ტენდენციებს, რომელიც ჯერ კიდევ ყალიბდება. ესაა ერ-

                                                           
1 აქ საგულისხმოა, რომ ევროპული რეალიზმი განსხვავდება ამერიკუ-

ლისგან, ვინაიდან ევროპული უფრო ნეოკლასიკური მიმდინარეობის 

შედეგია, ხოლო ამერიკული რეალიზმი ალბათ შორსაა ნეოკლასიციზ-

მიდან. თან, ისიც გასათვალისწინებელია, რომ ევროპული რეალიზმი 

მაინც კლასიკური ბერძნული და რომაული ლიტერატურის მემკვიდრეა, 

ხოლო ამერიკული ნაკლებადაა დაკავშირებული ამ ძველ ლიტერატუ-

რებთან. მისთვის უფრო მნიშვნელოვანი იყო ამერიკული ცხოვრებისე-

ული სინამდვილე მე-19მე-20 საუკუნეებში. 
2 Toward a methodology for the study of the novel by M.M.Bakhtin. From: 

Bakhtin, M.M. (1981) The Dialogic Imagination: Four Essays, ed. M. Holquist, 

trans. C.Emerson and M.Holquist, University of Texas Press, pp.3-11. 



196 
 

თადერთი ჟანრი, რომელიც ამ ახალ დროში დაიბადა და 

თვიდან ბოლომდე მასთან არის დაკავშირებული. ბევრი 

თვალსაზრისით რომანი წინასწარ განჭვრეტდა და ახლაც 

წინასწარ განჭვრეტს მთლიანად ლიტერატურის მომავალ 

განვითარებას. იგი იქცევა დომინანტ ჟანრად და განაპი-

რობებს დანარჩენი ჟანრების განახლებას. 

იგი ახალი ტიპის რომანის გაჩენას მეთვრამეტე სა-

უკუნით ათარიღებს და გამოყოფს რამდენიმე დებულებას, 

რომელთაგან თითოეული ასახავს რომანის ამა თუ იმ 

ეტაპს. რომანის შემდეგი თავისებურებებია წარმოდგენილი: 

1) რომანი არ უნდა იყოს „პოეტური“, ვინაიდან „პოეტუ-

რობა“ მხატვრული ლიტერატურის სხვა ჟანრებისთვისაა 

დამახასიათებელი; 2) რომანის გმირი არ უნდა იყოს „გმი-

რი“ არც ეპიკური და არც ტრაგიკული თვალსაზრისით: იგი 

უნდა აერთიანებდეს როგორც უარყოფით, ისე დადებით 

თვისებებს, მაღალს და დაბალს, სასაცილოს და სერი-

ოზულს; 3) გმირი უნდა აისახოს არა როგორც დასრუ-

ლებული და უცვლელი ხასიათის მქონე, არამედ ადამიანი, 

რომელიც მუდმივად ვითარდება და გამოცდილებას იღებს 

ცხოვრებისგან; 4) რომანი თანამედროვე სამყაროსთვის ისე-

თივე უნდა გახდეს, როგორიც ანტიკურისთვის იყო ეპოსი. 

ბახტინთან რომანი  მისი ტექსტები და მასთან და-

კავშირებული თეორია გვევლინება კრიტიკულ და თვით-

კრიტიკულ ჟანრად, რომელმაც ანალიტიკურად უნდა 

გადაიაზროს ლიტერატურულობისა და პოეტურობის კონ-



197 
 

ცეფციები. ერთი მხრივ, რომანის და ეპოსის კონტრასტი 

(რომანის და ეპოსის შეპირისპირება) სხვა ლიტერატუ-

რული ჟანრების (კერძოდ, ეპიკური ჰეროიზაციის) კრიტი-

კის ერთი მხარეა; მაგრამ, მეორე მხრივ, ეს კონტრასტი ით-

ვალისწინებს რომანის მნიშვნელობის ზრდას, მისგან თანა-

მედროვე ლიტერატურის წარმმართველ ჟანრად ქცევის 

ჩანაფიქრს. 

როგორც ბახტინი აღნიშნავს, არსებობის სამი ძირი-

თადი თავისებურება, რაც რომანს სხვა ჟანრებისგან გამო-

არჩევს: 1) სტილისტური თვალსაზრისით, იგი სამგან-

ზომილებიანია, რაც რომანში განხორციელებულ მრავალ-

ენობრივ ცნობიერებას უკავშირდება; 2) მხატვრული სახის 

დროისმიერი  კოორდინატების  რადიკალური ცვლილება; 

3) მხატვრული სახეების სტრუქტურირების ახალი ზონა, 

რომელიც რომანმა აღმოაჩინა  კერძოდ, აწმყოსთან (თა-

ნამედროვე სინამდვილესთან) მაქსიმალური კონტაქტის 

ზონა, მთელი მისი ღიაობით. 

რომანის ეს სამი თავისებურება ორგანულად უკავ-

შირდება ერთმანეთს. მათზე დიდი გავლენა იქონია ევ-

როპული ცივილიზაციის ისტორიაში მომხდარმა აფეთქე-

ბამ: სოციალურად განყენებული და კულტურულად ინდი-

ფერენტული ნახევრადპატრიარქალური საზოგადოებიდან 

გასვლა და საერთაშორისო, ენათაშორის კონტაქტსა და 

ურთიერთობაში ჩართვა. ევროპაში ხელმისაწვდომი გახდა 

სხვადასხვა დროის უამრავი სხვადასხვა ენა,  კულტურა და 



198 
 

ამან გადამწყვეტი როლი ითამაშა მის ცხოვრებასა და 

აზროვნებაში. 

ცნობილია, რომ რომანის აღმოცენებას განიხილავენ, 

როგორც ადამიანის ცნობიერების სტრუქტურის ცვლილე-

ბის შედეგს. გეორგ ლუკაჩი მიიჩნევს, რომ რომანის გან-

ვითარება ასახავს ადამიანისეული თვითგამორკვევის მო-

დიფიკაციას. ლუკაჩი აქ არ წარმოგვიდგენს სოციოლოგიურ 

თეორიას, რომლის საშუალებითაც შეიძლებოდა რომანის 

განვითარების და სტრუქტურის შედარება საზოგადოების 

განვითარებასა და სტრუქტურასთან. ის ასევე არ გვთა-

ვაზობს ფსიქოლოგიურ თეორიას, რომელიც რომანს გან-

მარტავს ადამიანური ურთიერთობების თვალსაზრისით. 

მის მოსაზრებებს აკრიტიკებს პოლ დე მანი და ამბობს, რომ 

ლუკაჩისეულ რომანის თეორიაში შენარჩუნებულია მე-18 

საუკუნის დასასრულის ესთეტიკური სპეკულაციების ის-

ტორიული სქემა და ლექსიკა. როდესაც ლუკაჩის მიერ 

ჩამოყალიბებულ ძირითად ლიტერატურულ ჟანრებს შო-

რის განსხვავებების შესახებ ვკითხულობთ, მყისვე გვახ-

სენდება შილერისეული ფილოსოფიური შრომებიო, ამბობს 

პოლ დე მანი.1 

ამერიკელი დეკონსტრუქტივიზმის წარმომადგენლის 

აზრით, დროის ხაზოვანი გაგება ლუკაჩის მთელ ნაშრომში 

                                                           
1 Paul De Man. Georg Lukács's Theory of the Novel. in: Modern Language 

Notes,Vol. 81, No. 5, General Issue (Dec., 1966), Johns Hopkins University 

Press, pp. 527-534. 



199 
 

იგრძნობა. აქედან მომდინარეობს რომანის განვითარების 

როგორც უწყვეტად მიმდინარე მოვლენის, არქეტიპული 

ბერძნული ეპოსის ფორმიდან მომდინარე აღწერის 

აუცილებლობა  ბერძნული ეპოსის, რომელსაც იდეალად 

მიიჩნევს, რომელიც მოცემულია რეალურ ისტორიულ 

გამოცდილებაში. 

 

* * * 

1921 წელს რომან იაკობსონი ლიტერატურასთან 

მიმართებით რამდენიმე მახასიათებელს გამოყოფდა: ა) ავ-

ტორის ინტენცია, რაც დამაჯერებელი ტექსტის შექმნას 

ითვალისწინებს; ბ) კონკრეტული ტექსტის, როგორც დამა-

ჯერებლის აღქმის ეფექტი; გ) „მე-19 საუკუნის გარკვეული 

მხატვრული მიმდინარეობის დამახასიათებელი თავისებ-

ურებების ერთობლიობა“; დ) ტექსტის გაჯერება ფაბულის 

თვალსაზრისით უჩვეულო დეტალებით, რაც სინამდვილის 

ეფექტს შექმნის; ე) თანმიმდევრული მოტივირების მო-

თხოვნა, პოეტური ხერხების რეალიზება.“1 აშკარაა, რომ ეს 

მახასიათებლები  ზუსტად განმარტავს რეალისტური ლი-

ტერატურის არსს. რეალისტური ლიტერატურა, როგორც 

სახელწოდებიდანაც ცხადია, მიზნად ისახავს სინამდვი-

ლის შეულამაზებლად ასახვას, თუმცა შემოქმედებითი 

პროცესის  შერჩევის გზით: „მწერალი ისტორიულ სინამ-

                                                           
1 რომან იაკობსონი. Якобсон Р. О. О художественном реализме // Якобсон 

Р. О. Работы по поэтике. М.: Прогресс, 1987. С. 387-393. 



200 
 

დვილეს (რომელიც დინამიკური, წინააღმდეგობრივია და 

არ ექვემდებარება „ხელახლა ქმნას“) „ხელახლა კი არ ქმნის“ 

ან „ასახავს“, არამედ არჩევს კონკრეტულ მოვლენებს და 

ტენდენციებს და შემდეგ მათ მეორეულ სტრუქტურად გარ-

დაქმნის.“1 რეალისტური ლიტერატურისთვის, ზოგადად, 

სოციალური  კლასი ინტერესის ობიექტია, მაგრამ ყველაზე 

მეტად რეალიზმს საშუალო კლასი აინტერესებს. სწორედ 

მე-19 საუკუნეში დაიწყო ამ საშუალო ფენამ ფორმირება. 

ინდუსტრიალიზაციის და კაპიტალიზმის განვითარებას-

თან ერთად, გლეხმა მცირე ხანში მოახერხა შეძლებულ 

ვაჭრად ქცევა და უფრო კომფორტული ცხოვრების მო-

წყობა. საზოგადოება იცვლებოდა, სოციალური სტრუქტუ-

რები და კლასები იცვლებოდა და რეალიზმი სწორედ ამ 

ცვლილებას აღწერდა. როგორც ვალტერ ბენიამინი აღნიშ-

ნავს თავის ნაშრომში ნიკოლაი ლესკოვის შესახებ, რომანის 

ფორმირება ემთხვევა „კლასიკური კაპიტალიზმის“ ჩამოყა-

ლიბებას და მასთან დაკავშირებულ პიროვნების გაუცხო-

ების ფორმებს: „რომანის ავტორი იზოლირებულია. რომა-

ნის დაბადების ბუნებრივი გარემო არის მარტოსული 

ინდივიდის გარემო <..> რომანი ცხოვრებისეული მორე-

ვიდან ასეთი ინდივიდის შესახებ გვიამბობს და წარმო-

აჩენს ადამიანების დიდ დაბნეულობას“.2 

                                                           
1 გუიდო კარპი. Карпи Г. Достоевский-экономист. Очерки по социологии 

литературы. М.: Фаланстер, 2012. С. 11-12. 
2 ვალტერ ბენიამინი. Беньямин В. Озарения / Пер. Н. М. Берновской, Ю. 

А. Данилова, С. А. Ромашко. М.: Мартис, 2000. C. 348-349. 



201 
 

საქართველოში მე-19 საუკუნეში იწერება გიორგი 

წერეთლის რომანი  „პირველი ნაბიჯი“. რომანი იწყება 

ფოთში პირველი გემის გასვლით: „როცა ქალაქ ფოთის 

ნავსადგურში პირველად იწივლა ცეცხლის გემმა, მისმა 

წივილმა პირველად განუფრთხო ძილი მტრისგან მოუძ-

ლურებულ საქართველოს ერს. ეს იყო ახალი დროის მამ-

ლის ყივილი დასავლეთ საქართველოში. ფოთი აღინიშნა 

შავი ზღვის კიდეზე კავკასიის ბოღაზათ“. ეს ახალი დროის 

დასაწყისის მანიშნებელია. ახალი დროის დასაწყისზევე 

მიუთითებს რომანის სათაურიც „პირველი ნაბიჯი“ და 

თუკი ამას რომანის მთავარი კოლიზიების კონტექსტში გან-

ვიხილავთ, შეიძლება ითქვას, რომ ეს ახალი დრო უკავ-

შირდება კაპიტალისტური წყობის ნიშნების გაჩენას საქარ-

თველოში, რასაც ქართველი მარქსისტი და რევოლუციონე-

რი ალექსანდრე წულუკიძე თავის წერილში „ოცნება და 

სინამდვილე“ ჩვენს ცხოვრებაში მეურნეობის ძველი ფორ-

მის „ფულის მეურნეობაზე“ გადასვლას უწოდებს. საგუ-

ლისხმოა, რომ წერეთლის რომანი, ამავდროულად, პოლი-

ფონიური ქართული რომანის შექმნის მცდელობაცაა. 

ევროპაში ცხოვრება მნიშვნელოვნად შეიცვალა, როცა 

ინდუსტრია განვითარდა და მანქანამ ადამიანების ცხოვ-

რება  და  სამუშაო შეცვალა.  ინდუსტრიულ რევოლუციას 

მე-19 საუკუნეში საშუალო ფენის წარმოშობა უკავშირდება. 

რეალიზმი დიდ ყურადღებას უთმობს იმ პროცესის აღ-



202 
 

წერას, როდესაც სულ უფრო მზარდი და მაღალ საფეხურ-

ზე აღმავალი საშუალო ფენა ჩნდებოდა. 

საშუალო ფენის წარმოშობა იმას გულისხმობდა, რომ 

წერა-კითხვის მცოდნეთა რიცხვი იზრდებოდა და შესა-

ბამისად მკითხველთა წრე ფართოვდებოდა. ახლა უკვე 

მხოლოდ არისტოკრატების ფენას კი აღარ შეეძლო კითხვა, 

არამედ საშუალო ფენის წარმომადგენლებსაც. განათლება 

მხოლოდ არისტოკრატების პრივილეგიად აღარ ითვლე-

ბოდა. ამიტომაც იყო, რომ რეალიზმი საშუალო კლასის 

ინტერესებს გამოხატავდა.1 გეორგ ფრიდლენდერი თავის 

წიგნში „რუსული რეალიზმის პოეტიკა“ მიუთითებდა ამ 

მიმდინარეობის მხრიდან „დაბალი ფენების“ სინამდვი-

ლით სულ უფრო მეტ დაინტერესებაზე,2 რომელიც ის-

ტორიზმის და (ინდივიდუალური ხასიათის) ფსიქოლო-

გიზმის პრინციპებს ექვემდებარებოდა და იდეოლოგიურ 

დონეზე, პიროვნების ახალი მოდელის ფორმირებაში, ხო-

ლო თხრობის თვალსაზრისით  სულ უფრო მომეტებულ 

შინაგან მონოლოგებსა და არაპირდაპირ შინაგან მონო-

                                                           
1რომანებში საშუალო ფენის წარმომადგენლები ჯერ კიდევ განმანათ-

ლებლობის ხანიდან გვხვდებიან, კერძოდ, ჯონათან სვიფტის „გულივე-

რის მოგზაურობაში“ გულივერიც საშუალო ფენის წარმომადგენელია, 

შუათანა შვილია თავისი მშობლების და მისი ცოლიც ასევე, შუათანა 

შვილია და ეს ფაქტორი მუდმივად ხაზგასმულია რომანში. 
2 გეოგრ ფრიდლენდერი. Фридлендер Г. М. Поэтика русского реализма. 

Л.: Наука, 1971. გვ. 29-30. 



203 
 

ლოგებში გამოიხატებოდა, როდესაც ავტორი პერსონაჟის 

ნაცვლად ნათელს ფენდა მის შეგრძნებებს და ფიქრებს.1 

რეალისტური რომანების კითხვა სხვა ადამიანების 

ცხოვრებაში შეჭვრეტასავითაა.  

რეალიზმისთვის მნიშვნელოვანია დეტალებისადმი 

ყურადღება. ალბათ, ასეთ დეტალს გულისხმობს ანტონ 

ჩეხოვიც თავის თოფით, რომელიც თუკი გამოჩნდება 

წარმოდგენაში, „აუცილებლად უნდა გაისროლოს“. ისინი 

იმდენად ამახვილებენ დეტალებზე ყურადღებას, რომ 

მკითხველს მართლაც ჰგონია, რომ ნამდვილ ამბავს 

კითხულობს. 

ბალზაკი და ფლობერი დეტალებისადმი ინტერესს 

განსაკუთრებულად გამოხატავდნენ თავიანთ რომანებში, 

რომლებიც საფრანგეთის ცხოვრებას ეხებოდა. მაგალითად, 

„ქალბატონ ბოვარი“-ში უამრავი დეტალის პოვნა შეიძლება 

(თან რეალისტურმა პროზამ წარმოშვა ოსტატობისადმი 

ისეთი მოთხოვნილება, რომელიც, მაგალითად, გულის-

ხმობს მხატვრული ენის ვირტუოზულობას  ფლობერთან 

ეს საყოველთაოდ ცნობილია, რადგან მასთან ყველაზე 

ნაკლებად გვხვდება ტავტოლოგიები: საკვები, ტანსაცმელი, 

პეიზაჟი, სოციალური ჩვევები. მაგალითად, „ქალბატონ 

ბოვარი“-ში საქორწილო ტორტის დეტალური აღწერა. მათი 

რომანები რეალიზმისთვის დამახასიათებელი ხერხების 

ანთოლოგიებად იქცა არა მხოლოდ საფრანგეთში, არამედ 

                                                           
1 იქვე, გვ, 108-110. 



204 
 

მის ფარგლებს გარეთაც. (მაგ., ბალზაკის პარადოქსი1). 

ამგვარი დეტალიზაციის ნაწილია ისიც, რომ ტოლსტოიმ 

იცის, რა ხდება თავისი პერსონაჟების გონებაში  მათი 

აზრები და ემოციები ზუსტადაა ცნობილი, როგორც ეს „ანა 

კარენინაშია“. ამ შემთხვევაში ტოლსტოი-მთხრობელი ე.წ. 

ყოვლისმცოდნე ავტორია. 

საზოგადოებრივი წყობის ძირეული ცვლილებები, 

ეკონომიკურ-საყოფაცხოვრებო საკითხებზე ყურადღების 

გამახვილება რეალიზმის ხანის ლიტერატურის ინტერესთა 

ძირითადი სფეროა. მწერლობაც, შესაბამისად, ბელეტრის-

ტიკის და პუბლიცისტიკის ზღვარზეა, იგრძნობა მისწრა-

ფება დოკუმენტურობისა და აღწერილობისადმი. ამ პერი-

ოდის ხელოვნება აგიტაცია-პროპაგანდის საშუალებადაც 

იქცევა და გასაკვირი არ არის, რომ განსაკუთრებით ვი-

თარდება პამფლეტი, კარიკატურა. 

                                                           
1 სემიონ ვაიმანის წიგნი „ბალზაკის პარადოქსი“ 1981 წელს გამოვიდა. 

პარადოქსი აქ გულისხმობს ბალზაკისეულ სიმპათიებს არსებული ხე-

ლისუფლების მიმართ და „ადამიანური კომედიის“ ავტორის რეალის-

ტური მეთოდით დათრგუნული ეს სიმპათია. როგორც ვაისმანი წერს: 

„საკუთარი შეხედულებების საპირისპიროდ, რეალისტი მწერალი ემორ-

ჩილება ობიექტურ ლოგიკას, რომელიც მის მიერ შექმნილი მხატვრული 

სინამდვილისგან მომდინარეობს და სწორედ ამ დროს მოიპოვებს სუ-

ლიერ თავისუფლებას. შემოქმედებითი პროცესი აღმოჩნდება გაცილე-

ბით უფრო ავტორიტეტული და ჭეშმარიტი ინსტანცია, ვიდრე მის და-

საწყისში შემუშავებული შეხედულებები. აქცენტი აქ სწორედ მხატ-

ვრულამდელი და საკუთრივ მხატვრული საზრისების შეუთანხმებლო-

ბაზე მოდის: „რისი თქმა უნდოდა“  „რა თქვა უნებლიედ“ (გვ. 70). 



205 
 

რეალისტური ლიტერატურის ერთ-ერთი დიდი სი-

ახლე მარტივი, გასაგები ენა იყო. არცერთი რეალისტური 

ტექსტისთვის არ არის დამახასიათებელი ამაღლებული ენა. 

რეალისტი მწერლები თემას სტილს უსადაგებდნენ. 

იმის გათვალისწინებით, რომ ისინი რიგით ადამიანებზე 

წერდნენ, სასაუბრო ენას იყენებდნენ. მე-19 საუკუნის 

შუახანებში იმ ენაზე წერა, რომელზეც რიგითი ადამიანები 

საუბრობდნენ, რევოლუციური იყო. მანამდე მხატვრული 

ენა ამაღლებული იყო. 

მარკ ტვენის „ჰეკლბერი ფინის თავგადასავალი“ რე-

ვოლუციური იყო სასაუბრო ენის, მათ შორის, სლენგის და 

არაგრამატიკული ფორმების გამოყენების თვალსაზრისით. 

ყოვლისმცოდნე მთხრობელი სუპერგმირი მთხრობე-

ლივითაა. მან ყველაფერი იცის. შეუძლია ერთი პერსო-

ნაჟიდან სხვაზე გადავიდეს და მათი ნაფიქრი თუ ნაგრ-

ძნობი გადმოგვცეს. მან ისიც იცის, როდის იძინებს ესა თუ 

ის პერსონაჟი. ეს იმას ნიშნავს, რომ მთხრობელმა ყველა-

ფერი დაწვრილებით იცის. ეს მოსახერხებელიც კია რე-

ალისტი მწერლისთვის, რადგან სინამდვილეს უნდა 

დაემსგავსოს მონათხრობი. 

ცხადია, ყველა რეალისტური ტექსტი ყოვლისმცოდ-

ნე ავტორის პოზიციიდან როდია მოთხრობილი. არის 

პირველი პირით თხრობის ბევრი შემთხვევა რეალისტურ 

ლიტერატურაში. მაგრამ მაინც ხშირია ყოვლისმცოდნე ავ-



206 
 

ტორის პოზიცია ტოლსტოისთან, ბალზაკთან, ჯორჯ ელი-

ოტთან, ფლობერთან, დიკენსთან. 

რეალისტური ლიტერატურა ცნობილია დამაჯერებ-

ლობისკენ სწრაფვით, რომ ავტორთა მიერ შექმნილი სამ-

ყარო რეალისტური იყოს. 

თუკი რეალისტი მწერალი 1870-იანი წლების ლონ-

დონზე წერს, შეგვიძლია დარწმუნებით ვთქვათ, რომ ავ-

ტორი ან ამ პერიოდის ლონდონში ცხოვრობდა ან საკმაოდ 

სერიოზული კვლევა ჩაატარა და გაეცნო იმ პერიოდის 

საარქივო მასალას, რათა მაქსიმალურად დამაჯერებლად 

აესახა იმ დროინდელი გარემო. 

რეალიზმზე დიდი გავლენა მოახდინა ჟურნალის-

ტურმა ხერხებმა. შემთხვევითი არ არის, რომ ამ პერიოდში 

ვითარდებოდა ჟურნალისტიკაც. რეალისტი ავტორი ხში-

რად ჟურნალისტური ენით წერენ და კონკრეტული ფაქ-

ტებით და დეტალებით არის დაინტერესებული, რათა 

თავის თხზულებას დამაჯერებლობა შეჰმატოს. 

 

* * * 

მე-19 საუკუნის დასასრულს, რეალიზმმა ადგილი 

დაუთმო ნატურალიზმს, რომელმაც გააძლიერა რეალიზმის 

ზოგიერთი მხარე  პერსონაჟის ხასიათით დაინტერესება 

და სიუჟეტების ბუნებრიობა. 

 

 



207 
 

„ქალბატონი ბოვარი“ 

ანალიზი 

 

ფლობერი ამბობდა, რომ „ქალბატონი ბოვარის“ სა-

ხით, მკითხველი პირველად მიიღებს რომანს, რომელშიც 

ავტორი დასცინის მთავარ პერსონაჟ ქალს და მამაკაცს. 

რატომ არის ეს რომანი განსაკუთრებული? მათში 

საერთოდ არ არიან დადებითი პერსონაჟები, არ არის ისეთი 

პერსონაჟი, რომელსაც მკითხველი გმირად აღიქვამდა. 

ფლობერი არის ავტორი, რომელიც მთელი შემოქმე-

დებით აერთიანებს ერთგვარ სიძულვილს ბურჟუაზიული 

ცივილიზაციისადმი. მისთვის მიუღებელია ბურჟუა, ბურ-

ჟუაზიული მსოფლხედვა. ამავე დროს, თვითონ ხაზს უს-

ვამს, რომ ბურჟუა კლასობრივი ცნება კი არ არის, არამედ 

სულიერი მდგომარეობაა, ვინაიდან ბურჟუა მისთვის სპე-

ციფიკური მსოფლმხედველობის მქონე ადამიანია. რაც 

მთავარია, ბურჟუა შეიძლება გახდეს ნებისმიერი ადამიანი 

და არა მხოლოდ ის, ვისაც ნორმალური შემოსავალი აქვს, 

არამედ ისიც, ვინც ყოველდღიურად მუშაობს და დაბალ 

საზღაურს ღებულობს. 

ყველაზე საოცარი ისაა, რომ იგი მუდმივად აღმო-

აჩენს საკუთარ თავში ბურჟუას  ადამიანს, რომელიც 

მუდმივად უხამსობის ბანალურ სამყაროში ტრიალებს. 

ფლობერს აინტერესებდა ადამიანში ბანალურობის გამოვ-

ლენის უნარი. სინამდვილეში ეს ბანალურობა მკვდარი 



208 
 

ქსოვილებია. როგორც კი ცოცხალი აზრისგან ვიცლებით, 

მზა ფორმულებით ვიწყებთ საუბარს. თავის დროზე 

სოკრატე შენიშნავდა, რომ თუკი რეფლექსიის პროცესი რო-

მელიმე სტადიაში ჩერდება, ადამიანი ბანალური ხდება და 

სისულელეებს ლაპარაკობს, თან ვერც ხვდება, რაზე სა-

უბრობს. ეს გარდაუვალია. როგორც კი აზრისგან ვიცლე-

ბით, უხამსები ვხდებით. 

მაგრამ რაღაც ეტაპზე აზრი გვტოვებს. ნორმალურ 

მდგომარეობაში მყოფმა ადამიანმა შეუძლებელია სულ 

იფიქროს. როგორც კი ამ მდგომარეობიდან ამოვვარდებით, 

მზა ფორმულებით ვიწყებთ საუბარს. მაგალითად, როცა 

ინგლისელები ლაპარაკობენ ამინდზე. მსგავსი კლიშეები 

მრავლადაა. 

კლასიკურ რომანში, კლასიკურ ლიტერატურაში, გან-

მანათლებლობის ხანიდან მოყოლებული, ცხადია ერთი 

რამ: გვაქვს ობიექტი და სუბიექტი, გვყავს გმირი და 

ავტორი. ეს ძალიან კარგად ჩანს მე-18 საუკუნის განმა-

ნათლებლობის ხანის რომანში  როცა მესამე პირით იწე-

რება რომანები. აქ გვხვდება ყოვლისმცოდნე ავტორი-

სუბიექტი, რომელსაც შეუძლია განიხილოს გარემომცველი 

ობიექტები ისე, თითქოს ისინი მის შეხედულებაზე არიან 

დამოკიდებულნი, თვითონ ავტორი კი, რომელიც ცხოვ-

რების დინებას თვალს ადევნებს, მის ფარგლებს გარეთ, მის 

საზღვრებს მიღმაა. ეს პრინციპი თავის მწვერვალს აღწევს 

რეალისტურ რომანში ბალზაკთან და განსაკუთრებით ნა-



209 
 

ტურალისტებთან  ემილ ზოლასთან. ამ დროს ავტორი-

სეული წერის მეთოდი გაგებული იქნება, როგორც რაიმე 

ობიექტზე ან პერსონაჟზე მკვლევრის პრაქტიკული სამეც-

ნიერო დაკვირვება. ამ დროს ვლინდება ერთი რამ. საქმე 

ისაა, რომ იმგვარი მიდგომის დროს, როდესაც გვაქვს 

სუბიექტი და ობიექტი ან ავტორსა და მისი აღწერის 

ობიექტს შორის დამოკიდებულება, გარდაუვალად აღმოვ-

ჩნდებით საკმაოდ სერიოზული საფრთხის წინაშე  სი-

ნამდვილეში ჩვენ გამოვდივართ იმ მოსაზრებიდან, რომ 

რეალისტი მწერალი, რომელიც ობიექტურ სინამდვილეს 

ასახავს, იმავდროულად აღწერს სუბიექტურ სინამდვილეს 

 ისაა სუბიექტი, რომელიც საკუთარი თვალით უყურებს 

სინამდვილეს და საკუთარ, სუბიექტურ ინტერპრეტაციას 

გვთავაზობს. 

აქედან გამომდინარეობს ის, რომ მე, როგორც ავტო-

რი, პრეტენზიას ვაცხადებ, რომ ავსახავ ობიექტურ სამ-

ყაროს, მაგრამ მაინც ჩემი სუბიექტური აღქმიდან გამომ-

დინარე ვაკეთებ ამას. ამიტომაც აუცილებლად ჩნდება 

კითხვა: რამდენად ობიექტურია ჩემი სუბიექტური 

ინტერპრეტაცია? 

ამით გამოირჩევა მე-19 საუკუნის მთელი ლიტე-

რატურა, განსაკუთრებით რეალისტური ლიტერატურა. 

მოგვიანებით იგი კარგავს ცხოველმყოფელობას და იწყება 

მოდერნიზმი, რომელიც სწორედ იმ საკითხით იწყება: 



210 
 

რამდენად ობიექტურად შეიძლება ობიექტური სამყაროს 

ასახვა, როცა ჩვენ, დამკვირვებლები, სუბიექტები ვართ? 

თავიდან გვეჩვენება, რომ ნებისმიერ სუბიექტურ 

ჩარევას, სუბიექტურ შეფასებას და აღწერას გვერდი უნდა 

ავუაროთ. 

ემილ ზოლასთან თხრობა, ამ თვალსაზრისით, თით-

ქმის მოვლენების პროტოკოლურ ფიქსირებას ჰგავს. ის 

უარს ამბობს ავტორისეულ შეფასებაზე, პერსონაჟების რა-

იმეგვარ დახასიათებაზე. ზოლას ჰქონდა ამგვარი მიდგომა, 

მაგრამ მასთან, ცხადია, არ გამოვიდა ეს, რადგან შეუძ-

ლებელია შემოქმედების დაყვანა მოვლენების პროტოკო-

ლურ ფიქსირებამდე. 

ფლობერიც ამ მიდგომიდან გამოდის  და ამბობს, რომ 

მას ძალიან აღიზიანებს ნაწარმოებში ავტორის ხმა; ავტო-

რის, რომელიც კომენტარებში თავის სუბიექტურ მოსაზ-

რებებს გამოთქვამს. 

მკითხველს მობეზრდა ავტორის ნაამბობი საკუთარი 

თავის შესახებ. ეს ყველაფერი რომანტიზმს ჰგავდა, სადაც 

ავტორები მუდმივად საკუთარი თავის წარმოჩენას, ჩვე-

ნებას ცდილობდნენ. ფლობერისთვის ამაზე უარის თქმა 

აუცილებელი იყო. 

აქ კიდევ ერთი საკითხი გამოდის წინა პლანზე. 

ფლობერი რომანტიზმის კრიტიკოსია. ამავე დროს, ამას 

თავის მხრივ აკეთებს კიდეც საკუთარი პერსონაჟის მიმათ  

ქალბატონი ბოვარის მთავარი პრობლემა საბოლოოდ ისაა, 



211 
 

რომ მან ბევრი ზედაპირული რომანტიკული ლიტერატუ-

რა იკითხა და ახლა ამ პერსპექტივიდან ცდილობს საყ-

ვარელთან თავისი ურთიერთობის აწყობას და, ზოგადად, 

თავისი ცხოვრების მოგვარებას. მთელი ეს შეფასება რო-

მანტიკული აღქმის პრიზმით ხდება, რომელიც ქალბატონ-

მა ბოვარიმ ამ რომანების კითხვისას შეიძინა. 

ფლობერი იკვლევდა თანამედროვე ადამიანს, ყველა 

მის ასპექტში. პრაქტიკულად, იგი საკუთარ თავს იკვლევ-

და. მაგრამ კიდევ ერთი მიზეზი არსებობდა  ფლობერის 

ლიტერატურული მეთოდი, ზოლასგან და აღწერის კლა-

სიკური მიდგომისგან განსხვავებით, აუქმებს საზღვარს 

სუბიექტსა და ობიექტს შორის. იგი ისე წერს, თითქოს 

თითოეული პერსონაჟის არსებაში ცხოვრობს, მის მიერ 

აღწერილ თითოეულ ობიექტს ითავისებს. ამ მდგომარე-

ობაში  გათავისების გზით  გვიამბობს იმაზე, რაც ხდება. 

და შედეგად წერს რომანს, სადაც ავტორისეული „მე“ 

აღწერის ნებისმიერი ობიექტისგან განუყოფელია. პრაქ-

ტიკულად, იგი შლის საზღვარს სუბიექტსა და ობიექტს 

შორის. 

როგორ ხდება ეს? 

სინამდვილეში, ეს ლოგიკურად შეუძლებელია. ამის-

თვის აუცილებელია საკუთარ შესაძლებლობებზე გადაბი-

ჯება. სიორენ კირკეგორი თავის დროზე მსჯელობდა ამის 

შესახებ  იგი საუბრობდა იმაზე, თუ როგორ არის ადამიანი 

დაკავშირებული გარე სამყაროსთან და რა შეიძლება მან 



212 
 

იცოდეს ამ სამყაროს შესახებ, რამდენად ხელმისაწვდომია 

მისთვის ჭეშმარიტება. ამისთვის იყენებს ტერმინს „აბსო-

ლუტური სუბიექტურობა“. ეს გულისხმობს იმას, რომ სუ-

ბიექტის მიერ გარე სინამდვილის ხედვის პერსპექტივა 

თვითნებური კი არ არის, არამედ სუბიექტის და აბსოლუ-

ტის შეკავშირების ისეთი მდგომარეობაა, რომლის დროსაც 

მას თავის სუბიექტურ შეგრძნებასა და ხედვაში შეუძლია ამ 

ჭეშმარიტების გამოხატვა. 

მაგრამ თუკი დავფიქრდებით იმაზე, თუ რა არის 

საჭირო, რომ ადამიანმა გადააბიჯოს ამ ზღურბლს, სრუ-

ლიად ცხადი გახდება, რომ მსგავს მეთოდს მისტიკური 

ხასიათი აქვს, ვინაიდან სუბიექტსა და ობიექტს შორის 

კავშირის გაქრობა, ობიექტის შესისხლხორცება, ობიექტად 

ქცევა, მისი შინაგანი შესწავლა წმინდად მისტიკური აქტია 

და აქედან ერთი რამ გამომდინარეობს: ფლობერი, რომე-

ლიც მუდმივად ამას ცდილობს, სრულად გადაიაზრებს 

მწერლის პოზიციას და მის შრომას. იგი, ფაქტობრივად, 

ასაბუთებს შემდეგს: მწერლის შრომა, თავისი ფორმით, 

რელიგიური მსახურებაა. მეტიც, ნებისმიერი შრომა, რო-

მელიც ხორციელდება როგორც უკიდურესი ძიება, სადაც 

ის საკუთარი „მე“-სგან თავისუფლდება და ცდილობს ჭეშ-

მარიტებამდე ჩავიდეს, რელიგიური საქმიანობაა. 

ფლობერმა აღმოაჩინა, რას შეიძლება ეფუძნებოდეს 

თანამედროვე, აღმსარებლობის არმქონე ადამიანის რელი-

გიურობა, ვინაიდან თანამედროვე რელიგიურობის მთა-



213 
 

ვარი პრობლემა ისაა, რომ ნებისმიერ საეკლესიო ტრადი-

ციას, რომელსაც აქვს პრეტენზია, რომ ჭეშმარიტებას ქადა-

გებს, განუხრელად წინააღმდეგობამდე მივყავართ: რატომ 

უნდა ჩამოვაყალიბო ღმერთთან ჩემი ურთიერთობა კანო-

ნიკური ფორმით? და ფლობერი პასუხობს, რომ რომანის 

წერისას შეგვიძლია რელიგიური საქმე ვაკეთოთ. 

 

ბიბლიოგრაფია: 

 

ბახტინი 1981: Bakhtin, M. The Dialogic Imagination: Four Essays. 

University of Texas Press, 1981. 

ბახტინი 1984: Mikhail Bakhtin. Problems of Dostoevsky's Poetics. 
University of Minnesota Press. Minneapolis, London: 1984. 

ბენიამინი 2000: Беньямин В. Озарения. М.: Мартис, 2000. 

ბახტინი 1972: Михаил Бахтин. Проблемы поэтики Достоевского. 
Художественная литература. Москва, 1972. 

გრონასი 2017: გრონასი, მ. „რა არის ეკონომიკური კრიტიკა?“ ეკო-
ნომიკური კონცეპტები ქართულ მხატვრულ პროზაში (XIX საუკუნის 
მეორე ნახევრიდან XX საუკუნის 20-იან წლებამდე). შოთა რუსთაველის 

ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი, თბილისი: 2017. 

დე მანი 1966: Paul De Man. „Georg Lukács's Theory of the Novel“. in: 

Modern Language Notes,Vol. 81, No. 5, General Issue (Dec.), Johns Hopkins 

University Press, 1966. 

იაკობსონი 1987:  Якобсон Р. О. „О художественном реализме“. Якобсон 

Р. О. Работы по поэтике. М.: Прогресс, 1987. 

კარპი 2012: Карпи Г. Достоевский-экономист. Очерки по социологии 

литературы. М.: Фаланстер, 2012. 

კუპრეიშვილი 2017: კუპრეიშვილი ნ. „ეკონომიკური კონცეპტები 

ილიას პროზაში“. ეკონომიკური კონცეპტები ქართულ მხატვრულ პრ-
ზაში (XIX საუკუნის მეორე ნახევრიდან XX საუკუნის 20-იან წლებამდე). 
შოთა რუსთაველის ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი, თბილისი:  

2017. 

კუპრეიშვილი 2017: კუპრეიშვილი, ნ. ახალი ეპოქის რეპრეზენ-
ტატორები: გ. ერისთავი, ლ. არდაზიანი, ალ. ყაზბეგი, გ. წერეთელი, ვაჟა 
ფშაველა. 



214 
 

http://ekonomikurikonceptebi.blogspot.com/2016/04/blog-post_24.html) 

ლუისი 1873: Lewes, George Henry. Physiology of Common Life, Volume 2, 

in two vol., New York, D. Appleton and company, 1873. 

რატიანი 2015: რატიანი, ირმა. ქართული მწერლობა და მსოფლიო 
ლიტერატურული პროცესი. თბილისი: უნივერსიტეტის გამომცემლობა,  

2015. 

უსპენსკი 1970: Успенский, Б. А. Поэтика композиции: Структура 
художественного текста и типология композиционной формы. Москва: 

1970. 

ფრიდლენდერი 1971: Фридлендер Г. М. Поэтика русского реализма. Л.: 

„Наука“, 1971. 

ჩეიზი 1957: Chase, Richard. The American Novel and Its Tradition. NY: 

Doubleday & Company, inc., 1957. 

წულუკიძე 2015: ქართული მემარცხენეობის ქრესტომათია I. 

თბილისის ფაბიანური საზოგადოება, 2015. 

ჯგერენაია 2017: ჯგერენაია, ე. „კულტურული პარადიგმის ცვლა, ანუ 

მეტაფორულ-მენტალური შემოტრიალება XIX საუკუნის მეორე ნახევრის 

ქართულ კულტურულ სივრცეში“. ეკონომიკური კონცეპტები ქართულ 
მხატვრულ პროზაში (XIX საუკუნის მეორე ნახევრიდან XX საუკუნის 20-
იან წლებამდე). შოთა რუსთაველის ქართული ლიტერატურის 

ინსტიტუტი, თბ., 2017. 

ჯეიმისონი 2013: Fredric Jameson. The Antinomies of Realism. London: 

Verso, 2013. 

ჰოლი 2000: Donald E. Hall. Literary and Cultural Theory: From Basic 
Principles to Advanced Applications. Houghton Mifflin, Boston: 2000. 

 

 

 

 

  

http://ekonomikurikonceptebi.blogspot.com/2016/04/blog-post_24.html


215 
 

ირმა რატიანი 

 

ლიტერატურული ანტიუტოპია  

და ანტიუტოპიური რომანი1 

 

ანტიუტოპიური რომანი, როგორც ახალი ლიტერატუ-

რული ჟანრი მე-20 საუკუნის პირველ ნახევარში გაფორ-

მდა, თუმცა, ჟანრის ფილოსოფიური და ლიტერატურული 

წანამძღვრები, ცალკეული მოტივებისა და პარადიგმების 

სახით, ჯერ კიდევ ანტიკურ ეპოქაში იჩენს თავს და კაცობ-

რიობის ინტელექტუალური ისტორიის ყველა მნიშვნელო-

ვან ფაზას უკავშირდება (იხ. ი. რატიანი, „ქრონოტოპი ან-

ტიუტოპიურ რომანში. ესქატოლოგიური ანტიუტოპიის 

ინტერპეტაციისათვის“. წიგნში: „ტექსტი და ქრონოტოპი“). 

„ლიტერატურულმა ანტიუტოპიამ საუკუნეების მანძილზე 

შემოიკრიბა ჟანრისათვის სპეციფიკური მახასიათებლები, 

მაგრამ ჟანრის გაფორმება მხოლოდ განსაზღვრულ ისტო-

რიულ-საზოგადოებრივ, სოციალურ და კულტურულ კონ-

ტექსტში განხორციელდა“ (რატიანი 2010: 17), კერძოდ, მე-

20 საუკუნის დასაწყისში, როდესაც დღის წესრიგში მთელი 

სიმწვავით დადგა საზოგადოებასთან და სახელმწიფო 

სისტემათან პიროვნების სრული შეუთავსებლობისა და 
                                                           
 1აღნიშნული სტატია წარმოადგენს ნაწილს ირმა რატიანის მონოგრა-

ფიისა: „ქრონოტოპი ანტიუტოპიურ რომანში. ესქატოლოგიური ანტი-
უტოპიის ინტერპეტაციისათვის“. წიგნში: „ტექსტი და ქრონოტოპი“. 

თბილისის უნივერსიტეტის გამომცემლობა, 2010. წერილმა განიცადა 

მცირედი მოდიფიცირება. 



216 
 

წინააღმდეგობის საკითხი. ანტიუტოპიამ მოახდინა სა-

უკუნეების მანძილზე გამომუშავებული სპეციფიკური იდე-

ების, პოზიციების, აზრებისა და შეგრძნებების კრისტალი-

ზაცია და გარდაქმნა ისინი გარკვეულ ჟანრულ სისტემად, 

რომელსაც მისთვის ნიშანდობლივი მოტივაციური და 

სტრუქტურული  მახასიათებლები მიანიჭა.   

ლიტერატურული ანტიუტოპია არის უტოპია უარ-

ყოფით კონტექსტში, ნეგატიური უტოპია ანუ კონტრჟანრი, 

მიმართული უტოპიის ჟანრის წინააღმდეგ. განსხვავებით 

უტოპიისგან, რომელიც შედარებით მშვიდ ისტორიულ 

ვითარებაში იქმნება, ანტიუტოპია ისტორიული გარდატე-

ხების, კრიზისებისა და კატაკლიზმების პირობებში ყა-

ლიბდება. თუ უტოპია წარმოადგენს სოციალურ ფანტაზი-

ას იდეალური საზოგადოების შესახებ, ანტიუტოპია, რო-

გორც კონტრუტოპია, აქტიურად უპირისპირდება ამა თუ 

იმ სოციალური იდეალის განხორციელების მიზნით ჩამო-

ყალიბებულ ნებისმიერ საზოგადოებრივ სტრუქტურას. 

უტოპია არის ოცნება იდეალურად მართულ საზოგადო-

ებაზე, ანტიუტოპია კი  პროტესტი, მიმართული თავს-

მოხვეული ბედნიერების პრაქტიკული რეალიზაციის წი-

ნააღმდეგ. ამრიგად, რეალიზებული უტოპიისა და ამბო-

ხებული ანტიუტოპიის სამყარო იდენტურია, მხოლოდ, 

ერთის იდილია კოშმარული ზმანებაა მეორისათვის, ერთის 

ბედნიერება მეორის უბედურებაა, ერთის თავისუფლება 

მეორის მონობის ტოლფასი ცნებაა. თუ უტოპია, ვებერის 



217 
 

ტერმინით რომ ვისარგებლოთ, თანასწორი საზოგადოების 

„იდეალური ტიპია“, ანტიუტოპია მონური საზოგადოების 

„იდეალურ ტიპს“ წარმოადგენს.  

მართებულად შენიშნავენ რ. გალცევა და ი. როდნი-

ანსკაია: „უტოპიებში, როგორც წესი, დახატულია „ყველას“ 

სამყარო, გადაშლილი გარეშე დამკვირვებლის აღფრთო-

ვანებული მზერის არეში და განმარტებული ადგილობ-

რივი ხელმძღვანელ-„ინსტრუქტორის“ პირით. ეს არის სამ-

ყარო, რომელიც აღიქმება უცხო სტუმრის მიერ უვნებელი 

დისტანციიდან და დასახლებულია „შორეული ხალხებით“. 

ანტიუტოპიებში იმავე მიზნებით აშენებული სამყარო 

დანახულია შიგნიდან, მისი ერთეული ბინადრის შეგრძნე-

ბებს მიღმა, ბინადრისა, რომელმაც თავის თავზე გამოსცა-

და სამყაროს კანონები და ძალზე „ახლობელია“ ჩვენთვის. 

მეცნიერული ტერმინოლოგია რომ მოვიშველიოთ, უტოპია 

სოციოცენტრულია, ანტიუტოპია კი  პერსონალისტური“ 

(გალცევა ... 1988: 219-220).  

ლიტერატურული უტოპია იმ „ახალი, იდეალური 

წესრიგის“ ფლაგმანია, რომელიც გონივრულად იმართება 

„ზემოდან“ და საყოველთაო-მასობრივ ხასიათს ატარებს. 

ამის საპირისპიროდ, ლიტერატურული ანტიუტოპია ვერ 

და არ ურიგდება „ახალი, იდეალური წესრიგის“ იძულებით 

ხასიათს და იბრძვის ინდივიდუალური ღირსების გადარ-

ჩენისათვის მასობრივის წიაღში.  



218 
 

გამომდინარე აქედან, მიგვაჩნია, რომანი უტოპიის 

უმთავრეს ჟანრულ მახასიათებელს, ძირითად და განმ-

საზღვრელ ჟანრულ ნიშანს წარმოადგენს ოპოზიციის  

მოწესრიგებული „საზოგადოება/ადამიანი“ იდენტიფიკა-

ცია (გაიგივება) ოპოზიციასთან  „მასა/პიროვნება“, სადაც 

საზოგადოება ჰიპერტროფირებულ სახელისუფლებო მექა-

ნიზმს დამორჩილებული მასის რელევანტური (შესაბამი-

სი) ცნებაა, ადამიანი კი  მასთან დაპირისპირებული, 

ნონკონფორმისტი პიროვნებისა.  

ანტიუტოპიურ რომანში წარმოდგენილი მასა „თავი-

სუფალი მონების“ ერთობლიობაა, ნებაყოფლობით მორ-

ჩილთა მთლიანობა, რომელიც იერარქიული სახელმწიფო 

მანქანის მეშვეობით იმართება. ამ სახელმწიფო სტრუქტუ-

რებს თავიანთი ლიდერები და დამცველები ჰყავთ, მხურ-

ვალე აგიტატორები, რომლებიც ახალი წესრიგის იდე-

ალურობაში არწმუნებენ ხალხს, განსაკუთრებით კი გა-

ურჩებულ პროტაგონისტს. ანტიუტოპიური რომანის მთა-

ვარი გმირის თვისება მისი განსაკუთრებულობაა, რაც, 

უპირველეს ყოვლისა, გულისხმობს ინდივიდუალური მე-

ობის შეგრძნებას და ბრძოლას ამ მეობის შენარჩუნები-

სათვის. შესაბამისად, ანტიუტოპიურ რომანში ორი განს-

ხვავებული ფსიქოლოგიური ტიპი იკვეთება: მასობრივი და 

ინდივიდუალური, რომელთა ანტაგონისტური ურთიერთ-

მიმართება ცხადად ვლინდება ანტიუტოპიური ჟანრი-

სათვის ნიშანდობლივ ზოგად-მოტივაციურ მოდელში. 



219 
 

ანტიუტოპიური ჟანრის ზოგადი მოტივაციური მო-

დელის საფუძველს რამდენიმე გამყარებული მოტივი 

შეადგენს:  

1) კოლექტიური შრომისა და კვაზინომინაციის 

მოტივი; 

2) ლიდერის მოტივი; 

3) მეცნიერული პროგრესისა და ტექნოკრატიზმის 

მოტივი;  

4) შემოქმედებითი გონის ნიველირების მოტივი;  

5) შიშის მოტივი; 

6) ოჯახური ტრადიციის დესტრუქციის მოტივი;  

7) ფსევდოკარნავალური და ფსევდორიტუალური 

მოტივი;  

8) პაროდირების მოტივი. 

კოლექტიური შრომა ანტიუტოპიურ რომანში კონვე-

იერულ ხასიათს ატარებს. შრომა, რომელიც ადამიანთა 

მოდგმის უმძიმეს სასჯელად მოიაზრება, ანტიუტოპიურ 

რომანში თითქმის ბიოლოგიურ მოთხოვნილებად არის 

ქცეული. შრომის პროცესი გამორიცხავს ნებისმიერი სახის 

ინდივიდუალურ ინიციატივას და მიმართულია მასის 

იდეალური და ზნეობრივი სიბეცის პროვოცირებისაკენ. 

პროლეტკულტურის ერთ-ერთი თეორეტიკოსი ალექსეი 

გასტევი წერდა: „სწორია არა მხოლოდ ჟესტებისა და წარ-

მოებით-შრომითი მეთოდების მექანიზირება, არამედ მექა-

ნიზირება ჩვეულებრივ-ყოფითი აზროვნებისა. აზროვნების 



220 
 

შერწყმა ობიექტივიზაციასთან პროლეტარული ფსიქოლო-

გიის გასაოცარ ნორმალიზებას ახდენს... სწორედ ეს შტრი-

ხი ჰმატებს პროლეტარულ ფსიქოლოგიას უკიდურეს ანო-

ნიმურობას და საშუალებას იძლევა განვსაზღვროთ თითო-

ეული შრომითი ერთეული, როგორც ბ, ჩ, ან როგორც 325, 

075, თუ 0... ასეთ შემთხვევაში, აღარ არსებობს მილი-

ონობით თავი, არის მხოლოდ ერთი საერთო თავი. შემ-

დგომში ამგვარი ტენდენცია იწვევს ინდივიდუალური აზ-

როვნების ლიკვიდაციას, იქცევა მთელი კლასის ობიექტურ 

ფსიქოლოგიად, რაც ვლინდება ფსიქოლოგიური ჩართ-

ვების, გამორთვების, გადართვების სისტემაში“ (გასტევი 

1919: 10). კოლექტიური შრომის რეგულატორი სახელმწი-

ფოა, ერთიანი და ძლიერი სახელმწიფო მანქანა, რომელიც 

ბედნიერების ლოზუნგით იმონებს ადამიანებს და უსპობს 

მათ ინდივიდუალური თვითმყოფადობის გამოვლენის 

ყოველგვარ შანსს. ადამიანები შრომობენ ცხოველების 

მსგავსად, თანდათანობით კარგავენ ღირსების გრძნობას და 

უსახელოდ, უგვაროდ ინტეგრირდებიან მასაში. შესაბამი-

სად, თავს იჩენს ანტიუტოპიისათვის ნიშანდობლივი კვა-

ზინომინაციის მოტივი. 

კვაზინომინაცია გულისხმობს მასაში ინტეგრირებუ-

ლი უსახელო და უგვარტომო არსებების, აგრეთვე, სტა-

ბილურად, მუდმივად განმეორებადი მოვლენებისა და 

პროცესებისათვის ახალი სახელების, ე.წ. მეტსახელების მი-

ნიჭებას. მეტსახელის სემანტიკა ნაკლებად ესადაგება ობი-



221 
 

ექტის ჭეშმარიტ ბუნებას, მაგრამ სავსებით შეესატყვისება, 

ერთი მხრივ, ახალ სახელმწიფოებრივ წესრიგს, მეორე 

მხრივ კი, ანტიუტოპიისათვის  ჩვეულ  ამბივალენტურო-

ბას. მაგალითად,  პირველი  კლასიკური ანტიუტოპიის  

„ჩვენ“  პერსონაჟები  წარმოადგენენ  გადანომრილ  არსე-

ბებს   D-503, I-330, 0 და ა.შ.  ე. წ. „ნომრებს“, რომლებსაც 

არ გააჩნიათ სახელები და გვარები, ხოლო ჰაქსლის გახ-

მაურებული ანტიუტოპიის  „ო, მშვენიერი ახალი სამყა-

რო“  პერსონაჟები. თავიანთი (მეტ)სახელებით, შეგნებუ-

ლად ასიმილირდებიან იმ „ურყევ“ ავტორიტეტებთან („მარ-

ქსი“, „ლენინი“), რომელთაც „წილად ხვდათ ბედნიერება“ 

ეცხოვრათ „პროლეტარული“ და „ინდუსტრიული“ რევო-

ლუციების ეპოქაში და ღირებული წვლილი შეეტანათ „ახა-

ლი სამყაროს“ მშენებლობის საქმეში. მეტსახელი ანტი-

უტოპიურ რომანში ზოგადად სახელმწიფოს ან ადგილობ-

რივი ხელისუფლების დემიურგიული ფუნქციის გამოვ-

ლენის მცდელობაა, როდესაც სამყაროში არსებული საგნები 

და მოვლენები ხელოვნურად იძენენ ახალ სახელებს, ანუ 

ქაოსიდან ხელოვნურად იქმნება ახალი კოსმოსი, „ნათელი“ 

უტოპიის შესატყვისი წესრიგი. 

 ოფიციალურ სტრუქტურას ანტიუტოპიურ რომანში 

თავისი ლიდერები ჰყავს, მაგრამ ლიდერის ცნება რამდე-

ნადმე ამბივალენტური და ორაზროვანია. პირველ ყოვ-

ლისა, ლიდერი არის არა ის, ვინც იმსახურებს ლიდერობას, 

არამედ ის, ვისაც სხვებზე მეტად სურს ლიდერობა და 



222 
 

ყოველნაირად მიისწრაფვის ლიდერობისაკენ. თუ ნორმა-

ლურ ვითარებაში ლიდერობის მიღწევა გარკვეულ მახა-

სიათებლებს უკავშირდება  პიროვნების ჭკუას, კომპეტენ-

ტურობას, დამსახურებას ან,  სულაც, მემკვიდრეობითობას 

 ანტიუტოპიურ რომანში ის მხოლოდ ერთ პრინციპს 

ექვემდებარება  აგრესიულ სურვილს. ყალიბდება ერთგვა-

რი სახელისუფლებო იდეოლოგია, ირაციონალური სტრუქ-

ტურა, რომელიც ადამიანს მარტივ შრომით ერთეულად 

აქცევს. მაგრამ ლიდერის ცნებას ანტიუტოპიურ რომანში 

მეორე, უფრო ღრმა დატვირთვაც გააჩნია: დემიურგიული 

ანუ აღმშენებლური ფუნქცია, რაც გულისხმობს ახალი სა-

ზოგადოებრივი მოდელის „შექმნას“ და ადამიანის  „გადაკე-

თებას“  შესაბამის ყაიდაზე. „შექმნისა“ და „გადაკეთების“ 

პროცესი გარკვეული რეგრესის ნიშნით მიმდინარეობს: 

ლიდერი ქმნის ახალ საზოგადოებრივ მოდელს ანუ ახორ-

ციელებს უტოპიურ ჩანაფიქრს, მაგრამ ორგანიზებული 

სიკეთისა და ბედნიერების ძიებაში, ძალაზე დაყრდნობით, 

ცვლის ადამიანთა ცხოვრებას, რაც თანდათანობით გადა-

იზრდება ქაოსსა და უბედურებაში და, საბოლოოდ, ორ-

განიზებული ბოროტების სახეს იღებს. ლიდერის ტრანს-

ფორმაცია გარდაუვალია: მისი აღმშენებლური ფუნქცია 

დამსჯელ და დამანგრეველ ფუნქციაში ტრანსფორმირდე-

ბა. სწორედ ამგვარ ლიდერებს წარმოადგენენ კლასიკურ 

ანტიუტოპიებში გამოკვეთილი „ხალხის წინამძღვრები“: 

„ღვთის-მწყალობელი“ („ჩვენ“), „უმაღლესი მმართველი“ 



223 
 

მუსტაფა მონდი („ო, მშვენიერი ახალი სამყარო“), „იდე-

ოლოგი“ ო’ბრაიენი („1984“) და სხვანი. „უტოპიურ მოძრა-

ობებს ყოველთვის იწყებენ თავდადებული ადამიანები,  

აღნიშნავს ს. ლ. ფრანკი,  ხალხისადმი სიყვარულით ან-

თებულნი, რომლებიც მზად არიან თავიანთი სიცოცხლე 

გასწირონ მოყვასისათვის; ასეთი ადამიანები არა მარტო 

ჰგვანან წმინდანებს, არამედ, რაღაც თვალსაზრისით, ნა-

ზიარებნი არიან კიდევაც სიწმინდესთან. მაგრამ თანდა-

თან, სწორედ დასახული მიზნის პრაქტიკული განხორცი-

ელების მოახლოების გამო, ისინი ან თავად გარდაიქმნებიან 

სატანური ბოროტების ძალით შეპყრობილ ადამიანებად, ან, 

როგორც მემკვიდრეებს, ადგილს უთმობენ ძალაუფლების 

გარყვნილ და უსულგულო მაძიებლებს. ასეთია ყველა 

რევოლუციის პარადოქსული განვითარება, ყველა უტო-

პიური ჩანაფიქრის ცხოვრებისეულ წესად გარდაქმნის 

მცდელობა“ (ფრანკი 1992: 54). ლიდერი ძალმომრეობის, 

ბოროტების პერსონიფიცირებულ ხორცშესხმად იქცევა, 

მონსტრად,  რომელიც  ხალხის  ანუ  დამორჩილებული 

მასის ხელოვნურ-პათეტიკური აღფრთოვანების ობიექტს 

წარმოადგენს.  

მასების დამორჩილების ყველაზე ეფექტური გზა 

ანტიუტოპიურ რომანში პროგრესის დემონსტრირების 

გზაა. კოლექტიური შრომისა და ლიდერის მოტივს  ერ-

წყმის მეცნიერული პროგრესისა და ტექნოკრატიზმის 

მოტივი. პროგრესის მოტივს ანტიუტოპიურ რომანში 



224 
 

განმსაზღვრელი  ფუნქცია  ენიჭება:  ახალი  ადამიანის შექ-

მნა წმინდა ტექნიკური პროცესია, ხელოვნური შერწყმა-

აწყობის შედეგი, რაც ხელეწიფება თანამედროვე მექანიკურ 

მიღწევებს. ადამიანი მანქანის მონაა, ერთდროულად, მისი 

პროდუქტიცა და მომხმარებელიც. „ახალ ადამიანს შენს 

გემოზე ააწყობ და გააკეთებ“,  ასეთია ახალი სისტემის 

ლოზუნგი, რომლის იერიშის მთავარ ობიექტს სუბიექტის 

ინდივიდუალური ბუნება წარმოადგენს. ასე მაგალითად, 

ზამიატინის რომანის მთავარი იდეა ინტეგრალის მშენებ-

ლობაა, უნივერსალური მანქანისა, რომელიც „მოახდენს 

სამყაროს უსასრულო გათანაბრების ინტეგრირებას“ (ზამი-

ატინი 1989: 307) და არ დაუშვებს „ინდივიდუალური ორი-

გინალურობის“ გამოვლენას. კიდევ უფრო შორს მიდის 

ჰაქსლი, რომლისთვისაც მეცნიერება „კულინარიული რე-

ცეპტების“ მარტივ ჩამონათვლად არის ქცეული და „მო-

წესრიგებული ყოველდღიურობის“ ურყევ გარანტს წარ-

მოადგენს. ანტიუტოპიურ რომანებში ასახული სამყარო 

მკაცრ, გეომეტრიულ ჩარჩოებში მოთავსებული განზომი-

ლებაა, ევკლიდური რეალობა, რომელიც აზროვნების დოგ-

მატიზაციისაკენ უბიძგებს მის ბინადართ. რიცხვების, ინ-

ტეგრალების, ზუსტი გამოთვლებისა და მოთვინიერებული 

გონის პირობებში ხელოვნება კარგავს თავის „სამარცხვინო 

თავისუფლებას და „საერთო-სახალხო“ მონაპოვრად იქცევა. 

მეცნიერული პროგრესისა და ტექნოკრატიზმის მოტივს 



225 
 

სრულიად ბუნებრივად ერწყმის შემოქმედებითი გონის 

ნიველირების მოტივი.  

შემოქმედებითი საწყისი და გონი ნიველირებულია, 

დახშულია. ხელოვნება „გრძნობათა ცინიკურ ტექნოლო-

გიად“ არის ქცეული და სახელმწიფო დიქტატის ერთ-ერთ 

ფორმას წარმოადგენს. პოეტის უმაღლესი მიღწევა ამ სამ-

ყაროში „სახელმწიფო პოეტის“ წოდებაა, მუსიკის შექმნის 

საუკეთესო ადგილი  ფაბრიკა-ქარხნების მოგუგუნე და 

მოზუზუნე საამქროები. „მე ვფიქრობდი,  სარკასტულად 

შენიშნავს ე. ზამიატინი,  როგორ მოხდა, რომ ძველებს 

თვალში არ ეცათ მათი ლიტერატურისა და პოეზიის 

უგუნურება. მხატვრული სიტყვის უზარმაზარი, შესანიშ-

ნავი ძალა სულ ამაოდ იხარჯებოდა. უბრალოდ სასაცილოა: 

ყველა იმას წერდა, რაც თავში მოუვიდოდა. ეს ხომ ისეთი-

ვე სასაცილო და უგუნური რამ არის, როგორც ის, რომ 

ძველებთან ზღვის ტალღები დღედაღამ ნაპირს ეხეთქე-

ბოდნენ და ტალღებში არსებული მილიონობით კილო-

გრამ-მეტრები შეყვარებულთა გრძნობების აგიზგიზებაზე 

იხარჯებოდა. ჩვენ ტალღების შეყვარებული ჩურჩულიდან 

ელექტროობა მოვიპოვეთ, გახელებულ ქაფში მოღრიალე 

ცხოველიდან შინაური ცხოველი დავამზადეთ; ზუსტად 

ასევე მოვათვინიერეთ და მოვაჭკვიანეთ პოეზიის ოდესღაც 

ველური სტიქიაც. პოეზია დღეს აღარ გახლავთ მერცხლის 

უდარდელი სტვენა: პოეზია სახელმწიფო სამსახურია, 

პოეზია სარგებელია“ (ზამიატინი 1989: 351-352).  ინდივი-



226 
 

დუალური კულტურის ნებისმიერი გამოვლინება ულმობ-

ლად ნადგურდება ანტიუტოპიურ სამყაროში: იღუპება 

კულტურის უძველესი ძეგლები, ინგრევა არქიტექტურის 

საუკეთესო ნიმუშები, იყიდება ძვირფასი ხელნაწერები, 

ნივთები, აღარავინ კითხულობს წიგნებს, მათ საჯაროდ 

წვავენ „მოქალაქეთა გონებრივი ჰიგიენის“ მიზნით. ამგვარ 

ვითარებაში სრულიად ბუნებრივად იჩენს თავს შიშის 

მოტივი. 

შიში ამბივალენტურ დატვირთვას იძენს ანტიუტო-

პიურ რომანში: ერთი მხრივ, იგი განსაზღვრავს მასის 

მორჩილებას ლიდერისა და სახელმწიფო სტრუქტურისად-

მი, მეორე მხრივ, შიში აგრძნობინებს პროტაგონისტს რე-

ალობის ანუ ემპირიული სამყაროს სისასტიკეს, აძლიერებს 

მისი პროტესტის განცდას და მაკოორდინებელ როლს ას-

რულებს გმირის მიერ ალტერნატიული რეალობის გამო-

მუშავების საქმეში.  

ტერორზე, შიშსა და „მე“-ობის იგნორირებაზე აგებულ 

საზოგადოებაში, ცხადია, გამორიცხულია ოჯახი მისი ტრა-

დიციული გაგებით: ოჯახი ადამიანის კუთვნილი სფეროა, 

მისი ინდივიდუალური კუთხე და ბუდე, ანტიუტოპიურ 

რომანში კი ვაკვირდებით ოჯახური ტრადიციის დეს-

ტრუქციას/დაშლას; ადამიანს ინდივიდუალობის ყველა 

უფლება აქვს ჩამორთმეული. ცენტრალიზებული ევგენიკის 

სამყაროში თავის ჭეშმარიტ ფუნქციას კარგავს ოჯახი და 

სტერეოტიპული სტაბილურობის ურყევ გარანტად გვევ-



227 
 

ლინება: ოჯახი უზრუნველყოფს საზოგადოების წევრთა 

როგორც რაოდენობრივ, ისე  ხარისხობრივ სტაბილუ-

რობას. ანტიუტოპიურ რომანებში აღწერილი ოჯახური 

ურთიერთობანი ოჯახზე შექმნილი უტოპიური თეორი-

ების გაშარჟებულ-უტრირებულ, მაგრამ კონცეპტუალუ-

რად მართებულ ვარიანტებს წარმოადგენს. ბ. ლანინი 

მიუთითებს: „ანტიუტოპიას წილად ხვდა მე-20 საუკუნეში 

მიმდინარე ოჯახური ურთიერთობების რღვევის პროცესის 

სრულყოფილად ასახვა. ამისათვის ორი მიზეზი არსე-

ბობდა. პირველი მიზეზი გახლდათ სახელმწიფოს განუ-

საზღვრელი და აბსოლუტური ძალაუფლება ადამიანზე. 

სახელმწიფომ გაცილებით მეტი აიღო თავის თავზე, ვიდ-

რე ეს ადამიანისათვის იყო დასაშვები. ცხადია, არსებობს 

გარკვეული ზღვარი, რომელიც მიჯნავს ადამიანს სახელ-

მწიფოსგან და, შესაძლებელია, ამგვარ ზღვარად იქცეს 

ოჯახი. იქ კი, სადაც სახელმწიფო „თელავს“ ოჯახს, წარ-

მოუდგენელია საუბარი სრულყოფილ სუვერენულ პიროვ-

ნებაზე. მეორე მიზეზი თავად ანტიუტოპიის არსიდან 

მომდინარეობს. ანტიუტოპიებში მეტწილად იმგვარი სურა-

თია აღწერილი, რომ პიროვნებას მხოლოდ საკუთარი გა-

დარჩენისათვის შეუძლია ბრძოლა და სხვა გამოსავალი, 

გარდა იმისა, რომ თავიდან ამოიგდოს ყოველგვარი ფიქრი 

და მოგონება ნებისმიერ სოციალურ ინსტიტუტზე და იბ-

რძოლოს მხოლოდ საკუთარი, მინიმალურად შესაძლებელი 

არსებობისათვის, არ გააჩნია“ (ლანინი 1993: 78-79). ჩვენ  



228 
 

მხოლოდ ნაწილობრივ  დავეთანხმებით  მკვლევარს. ბ. ლა-

ნინის მიერ წარმოდგენილ მოსაზრებაში უდავოდ მართე-

ბულად უნდა მივიჩნიოთ ანტიუტოპიებში ასახული ოჯა-

ხური ურთიერთობების რღვევის სურათის პირველი ანუ 

სახელმწიფოებრივი მიზეზი. ტოტალიტარიზმის საპირის-

პიროდ ფორმირებული ანტიუტოპია, ბუნებრივია, მთელი 

სიმწვავით წარმოაჩენდა ორგანიზებული სახელმწიფო მან-

ქანის მიერ მართვადი ოჯახური სტრუქტურების უნი-

ათობას, აბსურდულობას და, რაც მთავარია, პიროვნების 

ღრმად ინტიმური ზონის ნიველირება-იგნორირებას. მაგ-

რამ ვერ გავიზიარებთ მკვლევრის მიერ შემოთავაზებულ 

მეორე ანუ კონცეპტუალურ მიზეზს. თეზისი „ბრძოლა 

მხოლოდ საკუთარი თავის გადარჩენისთვის,“ ვფიქრობთ, 

რამდენადმე ამცირებს ანტიუტოპიური რომანების პროტა-

გონისტთა ქმედების მასშტაბურობასა და ფასეულობას: 

ანტიუტოპიის ნონკონფორმისტი გმირები იბრძვიან არა 

მხოლოდ „საკუთარი ტყავის“, არამედ ზოგადად, ადამი-

ანთა მოდგმის გადასარჩენად. „პიროვნულის“ ცნება აქ 

ღრმად ინტეგრირდება „საკაცობრიო“ გაგებასთან და ბევ-

რად უფრო გლობალური ტრანსფორმაციის პროექციას წარ-

მოაჩენს, ვიდრე ეს კონკრეტული ინდივიდის დონეზეა 

შესაძლებელი. ერთი რამ ცხადია: სახელმწიფო რეგულა-

ციას დაქვემდებარებული ოჯახი ანტიუტოპიურ რომანში 

სტერეოტიპული სტაბილურობის უეჭველი მაჩვენებელია 



229 
 

და მას ორი აშკარა თავისებურება გამოარჩევს: ანონიმუ-

რობა და ლტოლვა იდენტიფიკაციისაკენ. 

მართებულად აღნიშნავენ რ. გალცევა და ი. როდნი-

ანსკაია: „შეიძლება წინასწარ ვივარაუდოთ, რომ ამ საზო-

გადოებაში, რომელმაც შეცვალა ადამიანური არსებობის 

ძირითადი კონსტანტები, ბატონობს თვითქმნადობის პა-

თოსი: ის ამაყობს იმით, რომ თავად შექმნა საკუთარი თა-

ვი“ (გალცევა ... 1988: 221). „თვითქმნადობის“ პათოსი, მარ-

თალია, სხვადასხვაგვარ რაკურსში, მაგრამ პრაქტიკულად 

ყოველთვის გამორიცხავს „მშობლის“ ფენომენს. ლიტერა-

ტურულ ანტიუტოპიაში შთამომავლობითი ანონიმურო-

ბის რამდენიმე გამყარებული ვარიანტი არსებობს:  

ა) ხელოვნური განაყოფიერება;  

ბ) გაშვილება ანუ ბავშვის გასხვისება; 

გ) მშობლების ადრეული გარდაცვალება;  

დ) მშობლების ვერცნობა;  

თითოეული ეს ვარიანტი აძლიერებს ანტიუტოპიურ 

რომანში „მშობლის“ ცნების, როგორც ანონიმური კატეგო-

რიის, გააზრების ტენდენციას. მშობლის ფუნქციის დაშ-

ლა/დესტრუქცია, ცხადია, მაქსიმალურად ზრდის სახელ-

მწიფოს ფუნქციას. სახელმწიფო ენაცვლება მშობლებს და 

ჩანაცვლება ხაზგასმულად მიზანმიმართულ ხასიათს ატა-

რებს: სახელმწიფო განსაზღვრავს პიროვნებას, ადგენს პი-

როვნების მოქმედებისათვის დასაშვებ და აკრძალულ ზო-

ნათა საზღვრებს, აყალიბებს ყველა „უგვარტომოსთვის“ 



230 
 

სტანდარტული ცოდნისა და ინტელექტის მოდელს.  ვფიქ-

რობთ, მშობლებთან კონტაქტის დაკარგვა ლიტერატურუ-

ლი ანტიუტოპიის უაღრესად მნიშვნელოვანი ასპექტია, ვი-

ნაიდან წარმოადგენს ადამიანის სახელმწიფო სეგმენტად 

ქცევის წინაპირობას. 

ოჯახური ტრადიციის ცნება ანტიუტოპიურ რომანში 

უაღრესად ფერმკრთალია: იგი ან შორეული წარსულის 

თვისება გახლავთ, ან პერსონაჟის მეხსიერებაში შემორ-

ჩენილი მცირე ფრაგმენტი, ანაც  უცხო დრო-სივრცული 

განფენილობიდან შემოჭრილი ელემენტი. მშობლის ფაქ-

ტორის უარყოფა არის ანტიუტოპიურ რომანში გამოკვე-

თილი „საყოველთაო იგივეობის“ ტენდენციის მნიშვნელო-

ვანი წინაპირობა, ის აუცილებელი პრერეკვიზიტი, რომე-

ლიც გადაჭრით უბიძგებს ინდივიდს მასისაკენ. მაგრამ, 

ამავდროულად, ისაა ანტიუტოპიის ნონკონფორმისტი გმი-

რის გადარჩენის ერთადერთი გზაც: ოჯახის გახსენება, ანუ 

გენეტიკური ღირსების შეგრძნება საკუთარ თავში კონცეპ-

ტუალური წიაღსვლის საშუალებას აძლევს მას, რაც ბევრად 

უზრუნველყოფს პიროვნების ხსნის სახელით წარმოებუ-

ლი ბრძოლის წარმატებას. 

ოჯახური ტრადიციების რღვევა ანტიუტოპიურ რო-

მანში, ცხადია, ცოლ-ქმრული ურთიერთობების სტაგნაცი-

ითაც ხასიათდება: სამყარო, რომელსაც ხელეწიფება სხვა-

დასხვა გენეტიკური კოდის ხელოვნური იდენტიფიკაცია, 

იბრძვის ეროსისა და ვნების მოსათვინიერებლადაც. ზამი-



231 
 

ატინისეულ „პირად საათსა“ და „ვარდისფერ ბილეთებს“ 

ჰაქსლისეული „ცენტრალური ინკუბატორები“ და ორუ-

ელის „პარტიული მანდატის მიხედვით ქორწინება“ ენაც-

ვლება. მოქმედებას იწყებს უტოპიისათვის ნიშანდობლივი 

„მოზიარეობის“ პრინციპი როგორც ანტიმოდელი. გადავხე-

დოთ საკითხის წანამძღვრებს: 

უტოპიის ერთ-ერთ ფუძემდებელს, თომაზო კამპანე-

ლას სახელმწიფო ძლიერების უმთავრეს პირობად „რაციო-

ნალური შობადობა“ მიაჩნდა. ამ მიზნით, „მზის ქალაქში“ 

აქტიურად მიმდინარეობდა დასაქორწინებელი წყვილების 

სამედიცინო და ასტროლოგიური სელექცია, განმსაზღ-

ვრელ პირობას კი „მოზიარეობის პრინციპი“ წარმოად-

გენდა: „გაერთიანებული ცხოვრების ფილოსოფიური ტიპი 

[...],  წერს თომაზო კამპანელა,  ქალების გაზიარების 

პრინციპი [...], მიღებულია საყოველთაო მთლიანობისა და 

ერთიანობის კონცეფციის საფუძველზე... შთამომავლობის 

წარმოება სახელმწიფოს ინტერესებში შედის, სადაც ცალ-

კეულ პირთა ინტერესები მხოლოდ იმდენად იქნება გათ-

ვალისწინებული, რამდენადაც ის გვევლინება სახელმწი-

ფოს შემადგენელ ნაწილად“ (კამპანელა 1970: 182).  

გაცილებით შორს მიდის შარლ ფურიე, რომლის 

მოძღვრებაშიც წარმოდგენილია „თავისუფალი სიყვარუ-

ლის“ პარადოქსული პროპაგანდა: ფურიესეული „თავისუ-

ფალი სიყვარული“ გვევლინება არა მოწოდებად გარყვნი-

ლებისა და აღვირახსნილობისაკენ, არამედ  ადამიანების 



232 
 

შრომითი გამთლიანებისა და, შესაბამისად, სახელმწიფო 

დოვლათის შექმნის მტკიცე გარანტად. „ვნებები, რომლებ-

საც ერთიანობის მტრებად მიიჩნევდნენ,  წერს ფურიე,  

და რომელთა წინააღმდეგაც ათასობით ტომებს წერდნენ, ... 

ვნებები, ვამტკიცებ მე, მოწოდებულნი არიან მხოლოდ 

შეთანხმებისათვის, მხოლოდ სოციალური ერთიანობისათ-

ვის, რომლისგანაც მათ ესოდენ დაცილებულად მივიჩნევ-

დით. მაგრამ ვნებათა ჰარმონიული მოწესრიგება ერთად-

ერთ შემთხვევაშია შესაძლებელი: თუ ისინი სწორად ვი-

თარდება პროგრესირებად სერიებში ან სერიულ ჯგუფებ-

ში. ამ მექანიზმის გარეშე ვნებები აღვირაწყვეტილ ვეფხ-

ვებს ჰგავს და გაუგებარ გამოცანებს წარმოადგენს“ (ფურიე 

1971: 522).  

რობერტ ოუენის მოძღვრება განამტკიცებს ფურიეს 

მოსაზრებას. „სანამ კაცთა მოდგმა დაყოფილი იქნება 

ცალკეულ ოჯახებად,  წერს ოუენი,  ბუნების კანონზო-

მიერებანი ვერ მოიკრებს სათანადო ძალას. ინდივიდუ-

ალიზმი, რომელიც იწვევს ადამიანთა და ხალხთა შორის 

ინტერესების წინააღმდეგობას, ვერ იარსებებს ბუნების კა-

ნონებზე დაფუძნებული სისტემის გვერდით. ეს განკერ-

ძოებული ინტერესები და ოჯახების ინდივიდუალური 

ორგანიზების წესი, კერძო საკუთრების პრიმატით, შეად-

გენს თანამედროვე უგუნური სისტემის არსებით ნაწილს. 

ისინი უნდა აღმოიფხვრას მთელ სისტემასთან ერთად. მათ 

ადგილას უნდა აღმოცენდეს მამაკაცების, ქალებისა და 



233 
 

ბავშვების მეცნიერულად დასაბუთებული გაერთიანებები“ 

(ოუენი 1971: 531).  

ამრიგად, იდეალური წესრიგის ერთ-ერთ ნათელ 

პერსპექტივად უტოპისტებმა Les sexualis ავადსახსენებელი 

ცნება მიიჩნიეს: ყველა ეკუთვნის ყველას ანუ მკვიდრდება 

ულიმიტო „ურთიერთმოხმარების“ პრინციპი, რომელიც 

უზრუნველყოფს მოქალაქეთა ერთნაირ, სტანდარტიზე-

ბულ ბედნიერებას. მსგავსი საზოგადოების პირობებში 

არავის აქვს უფლება, იყოს სხვაზე მეტად ან ნაკლებად 

ბედნიერი. სექსუალური ცხოვრებაცა და ოჯახიც, უტო-

პისტების თვალსაზრისით, სახელმწიფო მექანიზმის სამ-

სახურში მყოფი ბერკეტებია, რომელთა სისწორე, სიმყარე 

და სტაბილურობა უზრუნველყოფს საზოგადოებრივი 

წარმოების მაღალ ხარისხს. 

უტოპისტების მიერ შემოთავაზებული „თანაზიარო-

ბის“, „საყოველთაობისა“ და „ურთიერთმოხმარების“ მოტი-

ვი ანტიუტოპიაში ერთ-ერთ ძირითად ანტიმოტივად იქცა, 

ანტითემად, რომელიც არღვევს და ანადგურებს ოჯახის 

როგორც ინტიმური ერთიანობის იდეას.  

ოჯახური სტაბილურობის ირონიზებულ მოტივს ან-

ტიუტოპიურ რომანში ერწყმის ქალის, როგორც პროტაგო-

ნისტთან მიმართებაში გამოკვეთილი გარყვნილი არსების 

მოტივი. მკვლევართა გარკვეული ჯგუფის მიერ ანტიუტო-

პიურ რომანში დომინირებადი ქალის გარყვნილების მო-

ტივი ანტიუტოპიაში აღიქმება როგორც გონივრულობამდე 



234 
 

მისული გარყვნილება და უპირისპირდება უტოპიის გარყ-

ვნილებამდე მისულ გონივრულობას. ანტიუტოპიაში გარყ-

ვნილება წინასწარ გასნაზღვრულ, გონივრულ აქტად არის 

მიჩნეული და წარმოადგენს ქალი-პერსონაჟის მიერ თვით-

გადარჩენის მიზნით განხორციელებულ იძულებით 

ქმედებას.  

მაგრამ რამდენად მართებულია გარყვნილების გა-

იგივება თვითგადარჩენის გონივრულ აქტთან? თუ სექ-

სუალური თავისუფლების მოტივი მოიცავს თვითგადარ-

ჩენის მოტივს, მაშინ ნებაყოფლობითი გარყვნილება აიხ-

სნება როგორც დაკარგული ან წართმეული ინტიმური და-

მოუკიდებლობის დაბრუნების თავგანწირული მცდელობა? 

საკითხის ამგვარად დასმა, ვფიქრობთ, მცდარია. ნებაყოფ-

ლობითი გარყვნილება ადასტურებს არა ქალის პირადი 

ცხოვრების გამოცალკევებას დანარჩენი სამყაროსაგან, არა-

მედ, პირიქით, ინდივიდუალური გრძნობების დამდაბლე-

ბას, უგულებელყოფას და სრულ გაუჩინარება-საც კი. 

ანტიუტოპიური გარყვნილება უტოპიური „მოზიარეობისა“ 

და „ურთიერთმოხმრების“ ცნებათა შესაბამისი და თანა-

ბარი აქტია და ჟანრწარმომქმნელ დატვირთვას ატარებს: 

ქალის გარყვნილება, ერთი მხრივ, აღრმავებს მთავარი 

გმირის ანტაგონიზმს „იდეალურ სამყაროსთან“ და, მეორე 

მხრივ, განსაზღვრავს მის ცენტრიდანულ სვლას ანტი-

უტოპიური საზოგადოების წიაღიდან გარეთ. აღნიშნული  

პროცესები ურთიერთგამომდინარენი არიან: ანტიუტოპი-



235 
 

ის მთავარი გმირი, რომელსაც სურს აღდგეს საკუთარ, 

ინდივიდუალურ მოდელში, სასოწარკვეთილი ეჭიდება 

სიყვარულის წართმეულ პერსპექტივას და ცდილობს და-

იბრუნოს ინტიმური ცხოვრების დაკარგული უფლება. 

მაგრამ ინტიმის გაგება ანტიუტოპიურ რომანში გარდა-

უვლად უკავშირდება სუბიექტურობის ცნებას: ინტიმი, 

მისი ჭეშმარიტი გაგებით, მიუღებელია ანტიუტოპიური 

მასობრიობის პირობებში და შეგნებულად არის გადაფა-

რული გმირის რჩეული ქალის დაუფიქრებელი, ავტომა-

ტური, მექანიკური გარყვნილებით. ამრიგად, ვნება, რომე-

ლიც ადამიანის პერსონალურობის ერთ-ერთ ძლიერ მაჩ-

ვენებელს წარმოადგენს, ანტიუტოპიურ რომანში სრული-

ად განიარაღებული და ფალსიფიცირებულია. ვნების, ინ-

ტიმისა და ინდივიდუალურობის წართმევით გამოწვეული 

სიცარიელე აძლიერებს ანტიუტოპიის ნონკონფორმისტი 

პერსონაჟის ლტოლვას ანტიუტოპიური სტრუქტურის წი-

აღიდან გარეთ. ხორციელი ჭრილობის სიმწვავე აფხიზ-

ლებს მის სულიერ შესაძლებლობებსა და ბრძოლის ჟინს. 

იგი ცხადად აცნობიერებს ურთულეს, ირონიულ-ტრაგი-

კულ მიმართებას გამყარებულ და რიტუალიზებულ საზო-

გადოებრივ წესრიგთან.  

ყოფის რიტუალიზაცია და კარნავალიზაცია ან-

ტიუტოპიური რომანის კიდევ ერთ-ერთი უმნიშვნელო-

ვანესი, მაგრამ სტრუქტურულად რთული ჟანრული მახა-

სიათებელია. პრობლემის სირთულეს თავად რიტუალი-



236 
 

ზებისა და კარნავალიზების სპეციფიკური ხასიათი 

განაპირობებს.  

პირველი მკვლევარი, ვინც ღრმად შეისწავლა კარ-

ნავალური ტრადიციების გადატანის საკითხი იმპროვი-

ზებული ფოლკლორული სამყაროდან ლიტერატურული 

ტექსტის დონეზე, იყო მ. ბახტინი. მან მთელი სიღრმით 

დასვა მენიპეური სატირისა და კარნავალური კულტურის 

განმსაზღვრელი ფუნქციის პრობლემა მსოფლიო ლიტე-

რატურათმცოდნეობის წინაშე.  

მენიპეის ბახტინისეული განმარტება ძალზე ფართო 

და მრავალსპექტრიანია. არსებითი ჩვენთვის გახლავთ ის 

გარემოება, რომ მენიპეა, ბახტინის აზრით, არის ჟანრი 

ოფიციოზის მიღმა, ანუ ჟანრი, რომელიც უარყოფს გაბა-

ტონებულ აზრს და აზროვნების განსხვავებულ მოდელებს 

სთავაზობს კაცობრიობას. მენიპეის ჟანრმა, ბახტინის 

რწმენით, ზედმიწევნით კარგად გამოხატა ევროპული ფი-

ლოსოფიური და ლიტერატურული აზრის ტენდენცია – გა-

ერღვია განსაზღვრული, გამყარებული სუბსტანციის ჩარ-

ჩოები და დაენერგა ალტერნატიული ტიპის აზროვნება, 

რომელიც თავის თავში მოიცავდა გლობალური ტრანს-

ფორმირების შესაძლებლობებს. ტრანსფორმაციის პროცესი, 

მენიპეის პრინციპების თანახმად, ასახავს მომავლის ამ-

ბივალენტურ „გათამაშებას“ აწმყოს წინაშე: „სახალხო-სად-

ღესასწაულო ფორმები მომავლისაკენ იმზირება,  აღ-

ნიშნავს ბახტინი,  და განასახიერებს ამ მომავლის  



237 
 

„ოქროს ხანის“- გამარჯვებას წარსულზე: საყოველთაო-

სახალხო მატერიალური სიმდიდრის, თავისუფლების, თა-

ნასწორობის, ძმობის გამარჯვებას. მომავლის ეს გამარჯ-

ვება სახალხო უკვდავებითაა უზრუნველყოფილი“ (ბახ-

ტინი 1986: 302). სწორედ შინაარსობრივ-სტრუქტურულმა 

ამბივალენტურობამ, წინააღმდეგობრივმა აზროვნებამ და 

სწრაფვამ ტრანსფორმაციისაკენ განაპირობა მენიპეის ჟან-

რის აქტუალობა ანტიუტოპიური ჟანრის ჩამოყალიბებისა 

და ფორმირების საქმეში. ჯერ კიდევ მ. ბახტინის მიერ 

მენიპეური სატირის ნიმუშებად მიჩნეულ ლიტერატურულ 

ძეგლებში (სენეკას „აპოკოლოკინტოზისი“, პეტრონიუსის 

„სატირიკონი“, ლუკიანეს „სატირები“, აპულეიუსის „ოქროს 

ვირი“), ანუ ლიტერატურის განვითარების კლასიკურ პე-

რიოდში ჩაისახა და შეიკრა ერთგვარი მეტაჟანრული კარ-

კასი, დაფუძნებული ფსევდოკარნავალის, შიშის, დანა-

შაულებრივი, სისხლიანი ხელისუფლებისა და მარტოსული 

მთავარი გმირის მყარ მოტივაციურ მოდელებზე. თითო-

ეული ამ მოდელის დაძლევა ნიშნავს მის ჩანაცვლებას 

ალტერნატიული მოდელით და, შესაბამისად, ახალი წეს-

რიგის დაუსრულებელ ძიებას. სხვაგვარად რომ ვთქვათ, 

ხალხური კულტურის წიაღიდან აღმოცენებულმა კარნა-

ვალმა და კარნავალურმა ტრადიციამ ტექსტუალიზებული 

ფორმა მიიღო და იქცა იმ სპეციფიკურ კოსმოგონიად, რო-

მელიც არ ცნობს სუბსტანციასა და მიზეზობრიობას და 

არსებობს მხოლოდ აქტიური ურთიერთობების სახით. 



238 
 

„კარნავალმა არ იცის დაყოფა მაყურებლებად და შემს-

რულებლებად,  მიუთითებს მ. ბახტინი,  არ ცნობს 

რამპებს, თუნდაც ჩანასახოვან ფორმაში... კარნავალს არ 

შეიმეცნებენ, მასში ცხოვრობენ, რადგან კარნავალი თავისი 

არსით საერთო-სახალხო მოვლენაა. სანამ მიმდინარეობს 

კარნავალი, მისეული ცხოვრება ცხოვრების ერთადერთ 

ფორმას წარმოადგენს. მისგან გაქცევა შეუძლებელია, ვინა-

იდან არ გააჩნია სივრცული საზღვრები. კარნავალის დროს 

მხოლოდ კარნავალის კანონებითაა ცხოვრება შესაძლებე-

ლი, კარნავალური თავისუფლების კანონებით. კარნავალი 

მსოფლიო მასშტაბის მოვლენაა, რადგან მთელი სამყაროს 

განსაკუთრებულ მდგომარეობას ასახავს, აღორძინებასა და 

განახლებას, რაც ყველას ხვედრია... კარნავალის ამგვარი 

იდეა მკაფიოდ ვლინდებოდა და აღიქმებოდა რომაულ 

სატურნალიებში, რომლებიც სატურნისეული ოქროს ხანის 

მიწაზე რეალურ და სრულ (მაგრამ დროებით) დაბრუნებად 

მოიაზრებოდა. სატურნალიების ტრადიციები არ შეწყვე-

ტილა და განაგრძობდა არსებობას შუა საუკუნეების კარ-

ნავალში, რომელიც შუა საუკუნეების სხვა დღესასწაულებ-

ზე უკეთ და სრულყოფილად ასახავდა სამყაროს განახ-

ლების იდეას... კარნავალში თავად ცხოვრება თამაშობს... 

სხვა, თავისუფალ (ლაღ) ფორმას ცხოვრებისა, თავისსავე 

აღორძინებასა და განახლებას საუკეთესო საწყისებზე“ 

(ბახტინი 1986: 297-298).  



239 
 

კარნავალური მოტივების რეინკარნაცია შუა საუკუ-

ნეებისა და მომდევნო ეპოქების ლიტერატურაში შეიძლება 

განისაზღვროს როგორც თამამი მანიფესტაციები ოპოზი-

ციური ოფიციოზის, საეკლესიო დიქტატისა და ფეოდალუ-

რი კულტურის წინააღმდეგ. ვფიქრობთ, ანტიუტოპიამ, 

როგორც თავსმოხვეული რეჟიმისა და ტოტალიტარული 

წესრიგის წინააღმდეგ მიმართულმა ჟანრმა, წარმატებით 

აითვისა კარნავალური ლიტერატურისათვის ნიშანდობლი-

ვი მთელი რიგი თავისებურებანი, რომელთა ზოგადი სის-

ტემატიზაცია შემდეგი სახით შეიძლება წარმოვადგინოთ:  

1. რიტუალური სანახაობისა და კარნავალური ინს-

ცენირების წარმოდგენა სახალხო თავშეყრის ადგილებში;  

2. ფამილარული ურთიერთობების პროვოცირება 

ადამიანებს შორის, რომლებიც განსხვავებულ სოციალურ 

ფენებს ეკუთვნიან;  

3. მსოფლმხედველობრივად, ზნეობრივად და ეთიკ-

ურად დაპირისპირებული წყვილების გამთლიანება, რო-

გორიცაა: დაბადება/სიკვდილი, სიყრმე/სიბერე, მაღლა/დაბ-

ლა, სახე/ზურგი, სიბრძნე/სიცრუე, ქება/ლანძღვა და სხვ.; 

4. არაცნობიერი ინსტინქტების  სექსი, ჭამა-სმა  

პრომოცია;  

5. სიკვდილისა და განახლების მაგისტრალური მო-

ტივების დამკვიდრება.  

ოპოზიციურ სტრუქტურას  მაღლა/დაბლა  ბახტინი 

კარნავალის ცენტრალურ ოპოზიციად მიიჩნევს და თვლის, 



240 
 

რომ მისთვის დამახასიათებელ ინვერსიულ ფორმებში 

ზედმიწევნით კარგად ვლინდება კარნავალისათვის ნიშან-

დობლივი შენიღბული ურთიერთობების გროტესკული 

შეუსაბამობა. ანტიუტოპიური ტექსტების კონკრეტული 

ანალიზი ცხადად ადასტურებს ოპოზიციის  მაღლა/დაბლა 

 არსებით მნიშვნელობას ანტიუტოპიური ჟანრის ლიტე-

რატურისათვის, რომელშიც ეს ამბივალენტური მთლიანობა 

სცილდება „გროტესკული შეუსაბამობის“ ჩარჩოებს და 

სიღრმისეულ დატვირთვას იძენს.  

განსაკუთრებულ ყურადღებას იქცევს ჩამოყალიბე-

ბის, ცვალებადობის, სიკვდილისა და განახლების მაგის-

ტრალური მოტივებიც. განახლება, კარნავალურ სინამდვი-

ლეში, ბახტინის თეორიის თანახმად, არასოდეს ხორცი-

ელდება კონკრეტული კარნავალური სუბიექტის დონეზე, 

იგი ხალხის, როგორც ერთი მთლიანი, მონოლითური 

ორგანიზმის თვისებაა და გარდაუვალად უკავშირდება სიკ-

ვდილს. კარნავალური ინდივიდის სიკვდილი, ბახტინის 

აზრით, ხალხის ცხოვრების მხოლოდ პატარა ფრაგმენტია, 

წამი, რომელიც ამ ხალხისავე განახლებისა და სრულყო-

ფისათვის არის საჭირო. სიკვდილისა და განახლების თე-

მების ამგვარ გააზრებას ბახტინოლოგთა ნაწილ-მა „ინდი-

ვიდუალური სხეულის რეკვიემი“ უწოდა (მ. რიკლინი, ნ. 

გლაზენერი) და აღიქვა როგორც სტალინური რეჟიმის კო-

ლექტიური პათოსის „გაჟონვა“ ბახტინის თეორიულ ნააზ-

რევში. ვფიქრობთ, მსგავსი ვარაუდი მცდარი და ზედა-



241 
 

პირულია. ბახტინის ფილოსოფიური თუ ლიტერატურათ-

მცოდნეობითი ხასიათის შრომები ინდივიდუალურობისა 

და პერსონალურობის პათოსითაა გაჟღენთილი, კარნავა-

ლის შემთხვევაში კი ბახტინი პრინციპულად იცავს პო-

ზიციას, რომლის თანახმადაც კარნავალი გამორჩეულად 

არაპერსონალურ მოვლენად აღიქმება. კარნავალის სწორედ 

არაპერსონალური პარადიგმა, კოლექტიურობა, როგორც 

თვისება, იქცა ანტიუტოპიური ჟანრის თხზულებებში 

წარმოდგენილი ფსევდოკარნავალური მოტივის საფუძ-

ვლად, იმ ძირითად მოტივაციურ მოდელად, რომელსაც 

აქტიურად უპირისპირდება ანტიუტოპიის ნონკონფორ-

მისტი გმირის ინდივიდუალური და პერსონალური პარა-

დიგმა. თანამედროვე ლიტერატურათმცოდნეობაში გამოკ-

ვეთილი დამოკიდებულება კარნავალური თემატიკის მი-

მართ ამყარებს ჩვენს პოზიციას. გერმანელი ლიტერატუ-

რათმცოდნის, ბ. ტოიბერის აზრით, ახალი დროის მიჯნაზე 

მდგარი ფილოლოგიის უმთავრეს ამოცანას წარმოადგენს 

გონის ამბივალენტურობის ძიება ყოველ კულტურულ 

მოდელში, ანუ მითის იმ ტრაგიკული ნიღბის გააზრება, 

რომლის მეორე მხარესაც „კარნავალის დიონისური ხიბ-

ლი“ წარმოადგენს. ანტიუტოპიური ამბივალენტურობის 

კონტექსტში განიხილავენ პ. ვაილი და ა. გენისი ლიტე-

რატურის როგორც კულტურის უმნიშვნელოვანესი ფორმის 

განვითარების ზოგად ტენდენციებსაც. ლიტერატურა, მათი 

აზრით, ორი ნაკადის მთლიანობას წარმოადგენს, „ორი 



242 
 

ლიტერატურისა“, სადაც „პირველი მომდინარეობდა პრინ-

ციპიდან: ადამიანს განაპირობებს საზოგადოება  და 

ქმნიდა პიროვნების, როგორც „Homo sociais“-ის კონცეფ-

ციას, მეორე კი  უბრალოდ „Homo“-სი (ლანინი 1993: 108). 

თუ პირველი ტიპის ლიტერატურისათვის „კონფლიქტი 

კონკრეტულ-ისტორიული გარემოებითაა განპირობებული 

და საზოგადოების ანალიზი გარდაუვალად უკავშირდება 

პიროვნების ანალიზს“, მეორე ტიპის ლიტერატურაში  

„ადამიანი წარმოდგება არსებად, რომელსაც გამოარჩევს 

გენეტიკური მემკვიდრეობით მიღებული ინდივიდუალუ-

რი თვისებები (შეიძლება  ღვთისაგან მომადლებულიც. ეს 

ავტორის შეხედულებაზეა დამოკიდებული). საზოგადოება, 

ამ შემთხვევაში, ბრძოლის ველია, არენა, სადაც თითოე-

ული ინდივიდის ნება უპირისპირდება სტიქიურად (ან 

ორგანიზებულად) შემუშავებულ სოციალურ ეტიკეტს. ბუ-

ნებრივი არსება და ხელოვნური სტრუქტურა. ვინ ვის 

დაჯაბნის?“ (ლანინი 1993: 108). 

ჩვენი აზრით, სწორედ „ხელოვნური სტრუქტურის“, 

როგორც კოლექტიური აზროვნების ნაყოფის, შექმნას ედე-

ბა საფუძვლად ფსევდომენიპეური და ფსევდოკარნავა-

ლური თემატიკა ანტიუტოპიურ რომანებში. მენიპეა, უხე-

ში კონტაქტის გზით, წარმოაჩენს არასასურველი „იდეითა“ 

და „იდეოლოგიით“ გაჟღენთილი ცხოვრების მოდელს და, 

ალტერნატივის სახით, უპირისპირებს მას სიმართლეს. მე-

ნიპეას სიმართლე ანუ სიმართლის ფილოსოფია მწვავე 



243 
 

პრობლემატიკისა და უტოპიური ფანტასტიკის ნაზავს წარ-

მოადგენს, სადაც „გაუბედავი უტოპიზმი“ დაკარგული 

ფასეულობების ძიებისა და აღდგენის ეკვივალენტური 

ცნებაა. მაგრამ, მენიპეასთვის ნიშანდობლივი ლტოლვა 

„იდეალური მოდელის“ განხორციელებისაკენ ანტიუტო-

პიურ რომანში ფსევდოჟანრულ დატვირთვას იძენს: მე-

ნიპეის გმირი აბსტრაქტული პიროვნებაა, ფატალური 

ბრძენის ანალოგი, რომელიც ცდილობს განახორციელოს 

სამყაროს მოწყობის საკუთარი პროექტი. შესაბამისად, ად-

რე თუ გვიან, იგი საკუთარივე იდეის მსხვერპლად იქცევა, 

ინდივიდუალური მახასიათებლებისაგან დაცლილ მარი-

ონეტად, რომელიც „აღმშენებლის“ პოზიციიდან „აღმასრუ-

ლებლის“ პოზიციაში ტრანსფორმირდება, რაც ხორციელ-

დება კიდეც ანტიუტოპიურ ტექსტში. იქმნება „ხელოვნური 

სტრუქტურა“ ანუ ორგანიზებული სისტემა, რომელსაც 

თავსმოხვეული იდეოლოგიის ფუნქცია აქვს დაკისრებუ-

ლი და რომლის წინააღმდეგაც გარდაუვლად იჯანყებს 

„ბუნებრივი არსება“ ანუ ინდივიდუალური თვისებებით 

გამორჩეული ნონკონფორმისტი გმირი. სხვაგვარად რომ 

ვთქვათ, „დასახული მოდელის“ რეალიზება მუდმივად მი-

ანიშნებს მის ჩანაცვლებას ალტერნატიული მოდელით და, 

შესაბამისად, ახალი წესრიგის დაუსრულებელ ძიებას. სწო-

რედ „დაუსრულებლობა“, უწყვეტობა, ულიმიტო ხანგრ-

ძლივობა წარმოადგენს ფსევდოკარნავალური ატმოსფე-

როს ძირითად მახასიათებელს და განასხვავებს მას კარ-



244 
 

ნავალის დროებითობისგან. „კარნავალში თავად ცხოვრება 

თამაშობს,  აღნიშნავს მ. ბახტინი,  თამაში კი დროებით 

იქცევა თავად ცხოვრებად“ (ბახტინი 1986: 299). კარნავალი 

„დროებითია“, ფსევდოკარნავალი კი  „დაუსრულებელი“ 

და „უწყვეტი“. კარნავალური დღესასწაულები, რომლებიც 

ზედმიწევნით კარგად ასახავდა კაცობრიობის რეალურ და 

მსოფლმხედველობრივ ფასეულობებს, მუდამ ჯანსაღ და-

მოკიდებულებაში იყო დროის ფენომენთან. „საფუძვლად 

მათ ყოველთვის ედოთ ბუნებრივი (კოსმიური), ბიოლო-

გიური და ისტორიული დროის გარკვეული და კონკრე-

ტული კონცეფცია,  წერს მ. ბახტინი  ... დღესასწაული აქ 

მეორე ცხოვრების ფორმად იქცეოდა ხალხისათვის, რო-

მელიც დროებით აბიჯებდა საყოველთაობის, თავისუფ-

ლების, თანასწორობისა და კეთილდღეობის უტოპიურ სა-

მეფოში“ (ბახტინი 1986: 299-300). ანტიუტოპიურ რომანებ-

ში გაბატონებულმა ფსევდოკარნავალურმა ატმოსფერომ 

უკუაგდო „დროებითობა“, როგორც კარნავალის განმსაზღ-

ვრელი მახასიათებელი და „განუწყვეტელი მუდმივობის“ 

ამპლუაში გადაიყვანა იგი. თუ კარნავალის „დროებითობა“ 

„დროებითი იდილიის“ რელევანტური ცნებაა, იმ „დრო-

ებითი უფლებისა“, რომლის მეშვეობითაც ცხოვრების ნორ-

მირებული ჩარჩოებით შეზღუდული ადამიანი დროებით 

იმეცნებს საკუთარ თავს და იკმაყოფილებს თავისუფლების 

მარადიულ წყურვილს, ფსევდოკარნავალის „მუდმივობა“, 

პირიქით, „ხელოვნური სტრუქტურის“ წისქვილზე ასხამს 



245 
 

წყალს; ფსევდოკარნავალი არც „მეორე ცხოვრებას“ ქმნის და 

არც არსებული წესრიგის ხუნდებისაგან ათავისუფლებს 

ადამიანს; ის, როგორც გამყარებული რეალობისა და გა-

ბატონებული იდეოლოგიის შენელებული მოდელი, განამ-

ტკიცებს თავსმოხვეული სიმართლის ანუ დიქტატურის 

მუდმივობას. ასე მაგალითად, რომანში „ჩვენ“ ე.წ. „მუსი-

კალური ქარხანა“ ყოველ დილით უკრავს „ერთიანი სა-

ხელმწიფოს მარშს“, რიგებად დაწყობილი „ნომრები“ ანუ 

„ჩვენ“ ნაცვალსახელით აღნიშნული „ბედნიერი საშუალო 

არითმეტიკულები“ ამაყად მიაბიჯებენ ქალაქის ცენტრა-

ლურ მოედანზე, ხოლო „სახელმწიფო პოეტები“ რეგულა-

რულად იკრიბებიან „ღვთისმწყალობელის“ კარზე და სა-

ხოტბო ლექსებს, ჰიმნებსა და ოდებს უძღვნიან მას. სის-

ტემატურობა, მუდმივობა ანტიუტოპიური ფსევდოკარნა-

ვალის მყარი სტრუქტურული გარანტია: ფსევდოკარნა-

ვალი არსებული წესრიგის ფლაგმანს წარმოადგენს, შესა-

ბამისად, მისი დასასრული აღნიშნული წესრიგის დასას-

რულია. მუდმივობის შენარჩუნების ერთადერთი გზა კი 

გახლავთ შიში, პანიკური შიში, რომელიც თან ახლავს 

ანტიუტოპიურ რომანებში წარმოდგენილ ფსევდოკარნა-

ვალურ ინსცენირებებს.  

„დაუსრულებლობის“ კონტექსტში აქტიურად რეა-

ლიზდება კარნავალური ლიტერატურისათვის ნიშანდობ-

ლივი კოლექტიურობის პათოსი, რომელიც პერმანენტული 

ფსევდოსაზეიმო განწყობილების მატარებლად გვევლი-



246 
 

ნება. ფსევდოსაზეიმო განწყობილებას ანტიუტოპიურ რო-

მანში ქმნის კარნავალისათვის ტიპური ისეთი ფსევდო-

რიტუალური მოვლენები, როგორებიცაა: ფამილარული 

ურთიერთობების პროვოცირება განსხვავებულ სოციალურ 

ფენათა წარმომადგენლებს შორის, ჭამა-სმისა და სექ-

სუალური ინსტინქტების უხვი დემონსტრირება და, 

რასაკვირველია, სიუჟეტის დატვირთვა პაროდიული 

მოტივებით.  

ფამილარული ურთიერთობები გულისხმობს კონ-

ტაქტის უცერემონიო და მიუღებელი ფორმების ჩამოყა-

ლიბებას განსხვავებული სოციალური წრეების წარმო-

მადგენლებს შორის. ფამილარიზმებს სპეციფიკური დატ-

ვირთვა ენიჭებოდა საკარნავალო დღესასწაულების მსვლე-

ლობისას: ისინი ზედმიწევნით კარგად ესადაგებოდა 

ხალხის ლტოლვას საყოველთაო გათანაბრების, სოცი-

ალური საზღვრებისა და მიჯნების დაძლევისაკენ. მაგრამ, 

დროთა განმავლობაში, მეტწილად ყოფითი ყოველდღი-

ურობის პირობებში, ურთიერთობის ფამილარულმა ფორ-

მამ დაკარგა სიღრმისეულობა და კარნავალური ტრა-

დიციების ზედაპირულ ანარეკლად იქცა. ანტიუტოპიური 

რომანის დონეზე მან ცხადად გამოკვეთილი ფსევდო-

კარნავალური მნიშვნელობა შეიძინა: ფამილარიზმი, რო-

გორც ადამიანის პიროვნული ღირსების უგულებელყოფის 

ერთადერთი და უალტერნატივო ფორმა ურთიერთობისა, 

ანტიუტოპიური სინამდვილის ერთ-ერთ განმსაზღვრელ 



247 
 

მახასიათებლად მოგვევლინა. ის შესანიშნავად ინტეგრირ-

და ანტიუტოპიური სინამდვილის ანუ დაუსრულებელი 

ფსევდოკარნავალისათვის ნიშანდობლივი სიცოცხლის „მა-

ტერიალურ-სხეულებრივი“ (მ. ბახტინის ტერმინით) საწყი-

სების  ჭამა-სმისა და სექსუალური ინსტინქტების დე-

მონსტრირების პროცესთან.  

ჭამა-სმის აქტი ლიტერატურული ანტიუტოპიის 

ფსევდოკარნავალური რეალობის მნიშვნელოვანი მახასი-

ათებელია. „წვეულების კარნავალური განწყობილება ანტი-

უტოპიაში,  მიუთითებს ლანინი,  ლოთობის ტრიუმფად 

იქცევა. შემთვრალი ცნობიერება რეალობის აბსურდული 

ტრანსფორმაციის ლიტერატურულ მოტივაციად გვევლი-

ნება“ (ლანინი 1993: 112). ვფიქრობთ, ეს მტკიცება გარ-

კვეულ დაზუსტებას საჭიროებს.  

წვეულება ანუ ქეიფი კარნავალური ზეაწეული მხი-

არულების უცილებელი ატრიბუტია. უხვი ჭამა-სმა ნათ-

ლად ასახავს იმ საზეიმო და უდარდელ ატმოსფეროს, 

რომელიც საერთო-სახალხო კარნავალისთვისაა დამახასი-

ათებელი. მეტიც, მ. ბახტინის მტკიცებით, „არ არსებობს 

მწუხარე საჭმელი. მწუხარება და ჭამა შეუთავსებელნი 

არიან (მაგრამ სიკვდილი და ჭამა ეთავსებიან ერთმანეთს). 

წვეულება ყოველთვის გამარჯვებას ზეიმობს  ეს მისი 

თვისებაა. ზეიმი წვეულებით უნივერსალურია: ეს გახლავთ 

სიცოცხლის ზეობა სიკვდილზე. ამ თვალსაზრისით, იგი 

ჩასახვისა და დაბადების ეკვივალენტურია. გამარჯვებული 



248 
 

სხეული თავის თავში მოიცავს დამარცხებულ სამყაროს და 

განახლდება. ამის გამოისობით წვეულება, როგორც ძლე-

ვამოსილი ზეიმი, და განახლება ხალხურ შემოქმედებაში 

ძალიან ხშირად ასრულებს დასასრულის ფუნქციას... მაგ-

რამ დასასრული მუდამ დასაწყისითაა შთაგონებული“ 

(ბახტინი 1986: 313). 

ვფიქრობთ, ანტიუტოპიური რომანისათვის ნიშან-

დობლივ ფსევდოკარნავალურ გარემოში ჭამა-სმის აქტი 

თვისებრივად ორგემაგე და ამბივალენტურ ხასიათს იძენს. 

ერთი მხრივ, იგი „ხელოვნური სტრუქტურის“ მახასი-

ათებლად გვევლინება და ტოტალიტარული ცნობიერების, 

როგორც საერთო იდეით შეკრული მონოლითური მთე-

ლის, ერთპიროვნულ ზეობას გამოხატავს. მეორე მხრივ, ის 

წარმოადგენს აუცილებელ საშუალებას ნონკონფორმისტი 

გმირის გამოღვიძებისათვის. პირველ შემთხვევაში, სად-

ღესასწაულო წვეულება ღრეობის სახეს იძენს და ისეთივე 

უსასრულო და უწყვეტია, როგორც თავად ფსევდოკარ-

ნავალი. მეორე შემთხვევაში, მისი დატვირთვა გამორჩე-

ულად სიღრმისეულია: შემთვრალი და საღერღელაშლილი 

მთავარი გმირი უთამამდება საძულველ რეალობას, ძლევს 

შიშს და სამყაროს მსოფლმხედველობრივი და ფილოსო-

ფიური გააზრების ახლებურ მოდელს აყალიბებს. სხვა-

გვარად რომ ვთქვათ, ანტიუტოპიური ჟანრის თხზულე-

ბებში ინსცენირებული წვეულება, ერთი მხრივ, უწყვეტი 

ღრეობის, მეორე მხრივ კი, მთავარი გმირის სულიერი 



249 
 

აღტყინების, თვითცნობიერების გაღრმავებისა და შიშზე 

ამაღლების მაპროვოცირებელ იმპულსს წარმოადგენს. ამ-

დენად, ფსევდოკარნავალური წვეულება ინარჩუნებს მ. 

ბახტინის მიერ კარნავალური ზეიმის დონეზე გამოვლე-

ნილ „ჩასახვისა და დაბადების“, „განახლებისა“ და რეინ-

კარნაციის მაკოორდინებელ თვისებებს.  

„მატერიალურ-სხეულებრივი“ საწყისების დემონს-

ტრირების კიდევ ერთ ასპექტს ანტიუტოპიურ ჟანრში 

სექსუალური ინსტინქტების პრომოცია წარმოადგენს. სექ-

სუალური აღვირახსნილობა პირადულის ნიველირების 

მაჩვენებელია, სექსუალური ძალადობა კი  აგრესიისა, 

რომელიც გაბატონებული ხელისუფლების მხრიდან მომ-

დინარეობს. ფალოსი ნთქავს „ბუნებრივი არსების“ არა მხო-

ლოდ წმიდათაწმიდა ღირებულებებს, არამედ  ინტიმური 

სივრცის ყველა კომპონენტს. აქ, ჩვენი აზრით, ნიშან-

დობლივია ერთი გარემოება: ძალადობის ფორმით გა-

მოვლენილი აგრესია, უმეტეს შემთხვევაში, თანხმობად იქ-

ცევა, რაც მიანიშნებს „ტოტალიტარული ადამიანის“, რო-

გორც მთლიანი, კოლექტიური სხეულის, გავლენის სფე-

როს ობობისებურ განვრცობას იმ სივრცეზე, რომელშიც ე.წ. 

გარიყული ინდივიდები იმყოფებიან. წინა პლანზე ინაც-

ვლებს ერთგვარი თოჯინის მოტივი ანუ მოტივი მარი-

ონეტად ქცეული ინდივიდისა, რომელიც უხეშ ძალას 

ემორჩილება.  



250 
 

ფსევდოკარნავალი ცდილობს, ყველა გაათანაბროს 

არსებული იდეოლოგიური სისტემის წინაშე, რაც ლიტე-

რატურული ტექსტის დონეზე პაროდირებული მოტივა-

ციური მოდელების მიღმა ხორციელდება.  

პაროდია, მისი კლასიკური გაგებით, არის ბაძვა, 

რომლის წიაღშიც აღინიშნება ბაძვის საგნის დამახინჯება. 

დამახინჯება, ამ შემთხვევაში, გულისხმობს მისაბაძი საგ-

ნის სატირულ-ირონიულ იმიტაციას. პაროდიის ძირები 

ანტიკური ეპოქის ლიტერატურაშია საძიებელი (არისტო-

ფანე, ლუკიანე, აპულეიუსი), ხოლო ლიტერატურული 

ასახვის სპეციფიკურ ხერხად მისი ტრანსფორმირება  

აღორძინების ეპოქაში (რაბლე, სვიფტი, სერვანტესი). ლი-

ტერატურული პაროდირების განმსაზღვრელ მახასიათე-

ბელს ე.წ. მოტივთა დამდაბლება წარმოადგენს, რაც 

მოტივთა სტრუქტურული ამბივალენტურობითა და გრო-

ტესკული განსახოვნებითაა აღნიშნული. ამ კონცეფციას 

ცენტრალური ადგილი უჭირავს მ. ბახტინის თეორიაში 

კარნავალური ლიტერატურის შესახებ. ბახტინის აზრით, 

დეგრადაცია ანუ დამდაბლება გროტესკისათვის ტიპური 

და მნიშვნელოვანი პროცესია, რომელიც ამბივალენტურ 

ხასიათს ატარებს და „აბსოლუტურ და მკაცრ ტოპოგრა-

ფიულ მნიშვნელობას იძენს“ (ბახტინი 1986: 313). დამ-

დაბლება, ერთი მხრივ, გულისხმობს რადიკალურ „დაღ-

მასვლას“, დაშვებას ციდან მიწაზე, მეორე მხრივ კი  აღ-

მასვლასა  და თავიდან დაბადებას. „დაღმასვლა“ და „აღ-



251 
 

მასვლა“, ბახტინის აზრით, ერთმანეთთან გენეტიკურად 

დაკავშირებული ცნებებია. „დაღმასვლა“ და „აღმასვლა“, 

ორივე, მიწის რელევანტურ კატეგორიებს წარმოადგენს, 

მხოლოდ, პირველი მოიცავს მიწას როგორც შთანმთქმელს 

(სამარე ან საშო), მეორე  როგორც მშობელს (საშო). მაგრამ 

პაროდიის ეს სიღრმისეული დატვირთვა, მიიჩნევს ბახ-

ტინი, მნიშვნელოვნად კარგავს თავის მაკოორდინებელ 

ფუნქციას თანამედროვე პაროდიაში: „შუა საუკუნეების 

პაროდია სრულიადაც არ ჰგავს ახალი დროის ფორმალურ 

ლიტერატურულ პაროდიას,  აღნიშნავს იგი,  ლიტერა-

ტურული პაროდია, მსგავსად ნებისმიერი სხვა პაროდი-

ისა, ამდაბლებს, მაგრამ ეს დამდაბლება წმინდად უარ-

ყოფით ხასიათს ატარებს და მოკლებულია ამაღორძინე-

ბელ ამბივალენტურობას. ამიტომაც, პაროდიას, ისევე რო-

გორც დამდაბლების თვისების მქონე სხვა ჟანრებს, ახალი 

დროის პირობებში, არ ძალუძს თავისი წინანდელი უდი-

დესი მნიშვნელობის შენარჩუნება“ (ბახტინი 1986: 314).  

ვფიქრობთ,  საკითხი  ასე  დგას:  რამდენად  შეითვი-

სა ანტიუტოპიამ, როგორც ლიტერატურულმა ჟანრმა, 

პაროდიის ჟანრისათვის ნიშანდობლივი დამდაბლების 

კარდინალური თვისება და რამდენად აკუმულირდა 

დამდაბლებისათვის დამახასიათებელ სტრუქტურულ 

ამბივალენტურობასთან?  

პირველ ყოვლისა, თავს უფლებას მივცემთ, ვამტკი-

ცოთ: პაროდირება, როგორც ასახვის სპეციფიკური ხერხი, 



252 
 

იმთავითვე იქცა ლიტერატურული ანტიუტოპიის ერთ-

ერთ განმსაზღვრელ ჟანრულ მახასიათებლად. პაროდი-

რების ანუ ლიტერატურული პაროდიის უძველესი ჟან-

რიდან მომდინარე ამ სტილისტური ხერხის დამკვიდრება 

ლიტერატურულ ანტიუტოპიაში მჭიდროდ დაუკავშირდა 

პაროდიის ჟანრისათვის ნიშანდობლივ მოტივთა დამ-

დაბლებას: ანტიუტოპიური დამდაბლების ძირითად სა-

მიზნედ საკრალურის პაროდირება იქცა, რამაც შესაძლე-

ბელი გახადა ძირითადი ანტიუტოპიური ოპოზიციის  

მოწესრიგებული საზოგადოება/ინდივიდუალური ადამი-

ანი  შემდგომი ტრანსფორმირება თვისებრივად ახალ 

ოპოზიციაში  საკრალური/დესაკრალური. დესაკრალიზა-

ციის მოტივი, ცხადია, უცხო არ გახლდათ მხატვრული 

ლიტერატურისათვის (ამას ჯერ კიდევ „ბაბილონის გო-

დოლის“ ბიბლიური სიუჟეტი ადასტურებს), მაგრამ ან-

ტიუტოპიურმა ჟანრმა, ჩვენი აზრით, აღადგინა და განა-

ვითარა შუა საუკუნეებისა და აღორძინების ეპოქის ლი-

ტერატურაში გამოვლენილი მისი არაერთგვაროვანი, ამ-

ბივალენტური გააზრება. იძულებულნი ვართ, გავემიჯნოთ 

მ. ბახტინის ზემოთ აღნიშნულ მოსაზრებას და მივიჩნიოთ, 

რომ ანტიუტოპიურ თხზულებებში აქტიურად დანერ-

გილმა პაროდირების სტილისტურმა ხერხმა შეინარჩუნა 

თავისი „ამაღორძინებელი ამბივალენტურობა“ და „ახალი 

დროის პირობებშიც“ მოახდინა არა მხოლოდ ძირითადი 

სულიერი ფასეულობების დაკარგვის ტენდენციის აქცენ-



253 
 

ტირება, არამედ მათი რეინკარნაციისათვის საჭირო ნიადა-

გის მოსინჯვა და მომზადება. მე-20 საუკუნის დასაწყისში, 

ანუ რელიგიური ცნობიერების სრული რეგენერაციის ეპო-

ქაში, ოპოზიციამ საკრალური/დესაკრალური უკიდურესი 

სიმწვავე შეიძინა და თავი იჩინა ისეთ დამდაბლებულ 

მოტივებში, როგორიცაა: რელიგიის პროფანაცია, საეკლე-

სიო თემატიკის პაროდირება და დემიურგული ფუნქციის 

ირონიზება ამბივალენტური ანტიუტოპიის კონტექსტში. 

ვფიქრობთ, ამ მოსაზრების შესანიშნავი ტექსტური და-

დასტურებაა D-503-ის ვიზიტი „ღვთისმწყალობელთან“ 

რომანში „ჩვენ“ და „მისტერ ველურის“ შეხვედრა „უმაღლეს 

მმართველ“ მუსტაფა მონდდთან რომანში „ო, მშვენიერი 

ახალი სამყარო“. მიგვაჩნია, რომ აღნიშნულ ეპიზოდებში 

წარმოებული ორივე დიალოგი დოსტოევსკის „დიდი ინ-

კვიზიტორის“ ტექსტის ინტერპრეტაციას წარმოადგენს, 

სადაც „მბრძანებელი“ „ბრალმდებლის“ ფუნქციას ითავსებს, 

ხოლო ნონკონფორმისტი გმირი  „ბრალდებულისას“. 

პირველი იცავს „მოწესრიგებულ სისტემას“ და ასაბუთებს 

მის მართებულობას „ინდივიდუალური ანარქიის“ წინაშე, 

მეორე  სრულად აცნობიერებს ამ მტკიცებულების უსა-

ფუძვლობასა და ვითარების აბსურდულობას. „რა მარტი-

ვია ყველაფერი,  აღიარებს ე. ზამიატინის გმირი,  ბა-

ნალური და სასაცილომდე მარტივი... სიცილი მახრჩობდა, 

ამოხეთქვას ლამობდა“ (ზამიატინი 1989: 451). პაროდიული 

სიცილი, ამ შემთხვევაში, გვევლინება იმ უმნიშვნელოვანეს 



254 
 

საფეხურად, ფასეულ კარიბჭედ, რომელიც გულისხმობს 

„იმანენტურ გადასვლას, პერტურბაციას გარკვეული მონო-

ბის მდგომარეობიდან გარკვეული თავისუფლების მდგო-

მარეობაში“ (ავერინცევი 2001: 470). თავისუფლებაში გა-

დასვლა აღნიშნავს არა ყოფნას თავისუფლებაში, არამედ 

გათავისუფლების პროცესს, რომლის დადებითი თუ უარ-

ყოფითი ღირებულება დამოკიდებულია იმ მოვლენის და-

დებით თუ უარყოფით ღირებულებაზე, რომლისგანაც თა-

ვისუფლდება ადამიანი. თავისუფლება ანტიუტოპიის გმი-

რისათვის გულისხმობს გათავისუფლებას, ერთი მხრივ, 

ოფიციოზის, ოფიციალური რეჟიმისა და კულტურის 

თავსმოხვეული ნიღბისგან, მეორე მხრივ კი  საკუთარი 

ადამიანური სისუსტეების ანუ „მე“-ს ჩრდილოვანი 

მხარეებისგან.  

გამოვკვეთეთ რა ლიტერატურული ანტიუტოპიის, 

როგორც ჟანრის, ზოგადი მოტივაციური მოდელი, ვფიქ-

რობთ, მიზანშეწონილია მისი ზოგადსტრუქტურული მო-

დელის დეფინიციაც. თუ ჟანრის მოტივაციური მოდელი 

განსაზღვრავს მის კონცეპტუალურ მოდელს, ჟანრის 

სტრუქტურული სპეციფიკა, ანუ შიდაკონსტრუქციული 

კარკასი არა მხოლოდ ნათლად წარმოაჩენს ჟანრის ძირი-

თად კანონებს, არამედ  საფუძვლად ედება ჟანრის კონ-

ცეპტუალური მოდელის გაღრმავებასა და შიდაჟანრულ 

დეტერმინაციას.  



255 
 

ანტიუტოპიის ძირითად სტრუქტურულ მახასიათებ-

ლებად, ჩვენი აზრით, უნდა მივიჩნიოთ შემდეგი: 

1. ანტიუტოპიის სიუჟეტი მოთავსებულია „ჯოჯოხე-

თისა“ და „სამოთხის“ კოორდინატებს შორის; 

2. ანტიუტოპიის სამყარო მიმართულია სასაზღვრო 

ფასეული მიჯნისკენ, რომელიც უნდა დაიძლიოს ნონკონ-

ფორმისტი გმირის მიერ.  

3. ანტიუტოპიის დროული და სივრცული პარადიგმა 

ვერტიკალურია.  

ანტიუტოპიური ტექსტის მაგისტრალური სიუჟეტუ-

რი ოპოზიცია ჯოჯოხეთი/სამოთხე წარმოადგენს ჟანრის 

ცენტრალური კონცეპტუალური ოპოზიციის  მოწესრი-

გებული საზოგადოება/ინდივიდუალური ადამიანი, ანუ 

მასა/პიროვნება  სტრუქტურულ პარადიგმას: ერთისათ-

ვის „სამოთხე“ არის „აქ“, მეორისათვის – „იქ“, ერთისათვის 

„ჯოჯოხეთი“ არის „იქ“, მეორისათვის  „აქ“. კონცეპტუ-

ალური თვალსაზრისით, „აქ“ „კეთილმოსურნე ხელისუფ-

ლების“ მიერ შექმნილი „მიწიერი სამოთხეა“, იდეალური 

წესრიგი“, რომლის აგიტაცია და პროპაგანდაც ‘სამოთხის 

მესვეურთა“ წმიდათაწმიდა მოვალეობაა. „აქ“ კოლექტიურ 

სულისკვეთებაზე  აგებული „სამოთხეა“.  რ.  გალცევასა და 

ი. როდნიანსკაიას მართებული შენიშვნით, „ამგვარი სა-

მოთხის სამაგიეროდ ისინი (სამოთხის შემქმნელები  ი.რ.) 

თავისუფლების, როგორც უწესრიგობისა და დანაწევრების 

წყაროს მსხვერპლად გაღებას მოითხოვენ. თავისი ჯანყის 



256 
 

კულმინაციურ მომენტში ანტიუტოპიის გმირი, როგორც 

წესი, დგება ალტერნატივის წინაშე, რომელსაც „ახალი 

სამყაროს“ იდეოლოგის პირით შეიტყობს: თავისუფლება ან 

ბედნიერება. საკმარისია მან ირწმუნოს ამ ცრუ დილემის 

ჭეშმარიტება, რომ დაუყოვნებლივ აღოჩნდება გაუსაძლისი  

წესრიგის ტყვეობაში, არა მხოლოდ ფიზიკური, არამედ 

ინტელექტუალური თვალსაზრისით. თუკი სამოთხე არის 

ამგვარი, მაშინ ის (ანტიუტოპიის გმირი  ი. რ.) ჯოჯო-

ხეთსა და გათავისუფლების ჯოჯოხეთურ გზას ირჩევს“ 

(გალცევა ... 1988: 223). ამრიგად, „აქ’, რომელიც ახალი წეს-

რიგის მედროშეთათვის ბედნიერებისა და სამოთხის სიმ-

ბოლოა, ანტიუტოპიის გმირისათვის უბედურებისა და 

ცრუ-სამოთხის ანუ ჯოჯოხეთის ანალოგად იქცევა. სა-

პირისპიროდ ამისა,  „იქ“, სადაც იდეოლოგებისათვის სა-

შიში „ჯოჯოხეთი“ ანუ დესტაბილიზაციით გამოწვეული 

ანარქია სუფევს, ანტიუტოპიის გმირისათვის თავისუფ-

ლების შეუზღუდავი სამყარო ანუ სამოთხეა განფენილი 

(სწორედ ამ ნიშნით ემიჯნება „თანაბარი მზით“, „გეომეტ-

რიული სიზუსტითა“ და „გოტიკური სიჩუმით“ აღნიშნუ-

ლი „ალგებრული სამყარო“ „მწვანეში ჩაფლულ“, „ჩიტების 

ჭიკჭიკით“ გაჯერებულ მიწას რომანში „ჩვენ“). ყოველივე 

ზემოთ თქმული საფუძველს გვაძლევს, დავასკვნათ: თუ 

„აქ“ სტრუქტურულად ამთლიანებს ოპოზიციას სამო-

თხე/ცრუ სამოთხე ანუ ჯოჯოხეთი, „იქ“ ასევე სტრუქ-

ტურულად მოიცავს ოპოზიციას ჯოჯოხეთი/ცრუ-ჯოჯო-



257 
 

ხეთი ანუ სამოთხე. შესაბამისად, ლიტერატურულ ანტი-

უტოპიაში წარმოდგენილი რეალიზებული უტოპიისა და 

მის წინააღმდეგ ამბოხებული ანტიუტოპიის სამყარო 

ტოპოგრაფიულად იდენტურია და წარმოადგენს ფუნქცი-

ურად ანტაგონისტური დადებითი და უარყოფითი ნიშ-

ნებით, „+“ და „“ ნიშნებით აღნიშნული სისტემების 

კონტრასტულ მთლიანობას. „+“ და „“ ნიშნების მათე-

მატიკური მახასიათებელი მათი მუდმივი განზიდულობა 

და მუდმივი თანაარსებობაა. ანალოგიური სურათი ფიქ-

სირდება ანტიუტოპიურ რომანშიც: უტოპიური სტრუქტუ-

რა სოციოცენტრულია, ანტიუტოპიური  პერსონალური 

და მათი მოძრაობის პროექცია მუდმივად ურთიერთსა-

პირისპირო, მაგრამ მუდმივად ურთიერთმკვეთია. გამომდ-

ინარე აქედან, თავს უფლებას ვაძლევთ, ვამტკიცოთ: ანტი-

უტოპიის განმსაზღვრელი სტრუქტურული კანონი მისი 

ბინარიზმია, ბინარულ ოპოზიციათა წინააღმდეგობრივი 

მთლიანობა.  

ბინარული ოპოზიციების თეორია ეკუთვნის ანთრო-

პოლოგიური სტრუქტურალიზმის ფუძემდებელს კლოდ 

ლევი-სტროსს. ამ თეორიის თანახმად, ნებისმიერი ძირე-

ული მენტალური ოპერაცია ფასეულ ოპოზიციათა გამოვ-

ლენის პროცესში ხორციელდება. ოპოზიციურად დაპირის-

პირებულ წარმონაქმნებს აერთიანებს განსხვავებული მი-

მართება ერთსა და იმავე საგნისა ან მოვლენისადმი: ერთი 

პოზიტიურად არის განწყობილი, მეორე  ნეგატიურად. 



258 
 

მსგავსად იმისა, თუ როგორ უპირისპირდება ერთმანეთს 

რეალური სამყარო და ლინგვისტური ნიშანი, შესაძლე-

ბელია სხვა ტიპის დაპირისპირებათა, ე.წ. ოპოზიციურ 

წყვილთა გამოვლენაც: ნათელი/ბნელი, მაღლა/დაბლა, 

ხმაური/სიჩუმე, წმინდა/უწმინდური და სხვ. ბინარული 

ოპოზიციები შეიძლება გამოხატავდეს გარკვეულ წეს-

ჩვეულებებს, რიტუალებს, სტილს და ა.შ., მაგრამ ჩვენთვის 

მნიშვნელოვანი მათი ონტოლოგიურად ღირებული ფუნ-

ქციაა, ბინარული ოპოზიციების კონცეპტუალურად და 

სტრუქტურულად ფასეული დატვირთვა კონკრეტულ 

კულტურულ კონტექსტში.  

ლიტერატურულ ანტიუტოპიაში ბინარული ოპოზი-

ციის მოდელი, ჩვენი აზრით, გადამწყვეტ მნიშვნელობას 

იძენს: ანტიუტოპია ახდენს ბინარულ წყვილთა კონტრას-

ტული მოდელის კულტურულ მატერიალიზებას და წარ-

მოაჩენს მის კონტრადიქციულ ანუ ურთიერთგამომრიცხავ 

მიმართებას რეალური სამყაროს მოდელთან. ლიტერატუ-

რული ანტიუტოპია ამ არბიტრარული პარადიგმის სტრუქ-

ტურული რეალიზებაა.  

საგულისხმოა, რომ ანტიუტოპიურ რომანში უტოპი-

ური მოდელი მუდმივი მოცემულობის სახით არსებობს, 

ანტიუტოპიური მოდელი კი მასთან მიმართებაში იკვე-

თება. უტოპიური მოდელი ჰორიზონტალურად მოიცავს 

სიბრტყეს, ვინაიდან იდეალური თანასწორობა არ შეიძლება 

იყოს უთანაბრო, ანტიუტოპიური კი ალტერნატივის ძიების 



259 
 

პროცესშია. ალტერნატივა გულისხმობს იმ საბედისწერო 

გზას, რომელსაც არსებული წესრიგის, ცრუიდილიის, 

ცრუსამოთხის საწინააღმდეგოდ ირჩევს ანტიუტოპიის 

მთავარი გმირი და შეგნებულად გადაადგილდება სა-

საზღვრო ზოლისაკენ, იმ ღირებული მიჯნისკენ, რომელიც 

უნდა დაიძლიოს მის მიერ. ანტიუტოპიურ რომანში კოდი-

რებული უტოპიური მოდელის ჰორიზონტალურობა ფსევ-

დოკარნავალური „მუდმივობის“ სტრუქტურული ეკვი-

ვალენტია, ანუ იგი სტრუქტურულად ესადაგება „დაუს-

რულებელი დღესასწაულის“ უტოპიურ იდეას. ანტიუტო-

პიური მოდელი, მისგან განსხვავებით, ვერტიკალზეა 

განფენილი და „სასრულობის“ კონცეფციის მატარებელია. 

ანტიუტოპიური მოდელი გულისხმობს, ერთი მხრივ, 

რეალური სამყაროს სასრულობის აღმოჩენას, მეორე მხრივ 

კი, იმ ფასეული მიჯნის, აუცილებელი ზღვრის დადგენასა 

და განცდას, რომლის მიღმაც განფენილია ე.წ. „თავისუ-

ფალი ზონა“. ასე, მაგალითად, რომანის „ჩვენ“ მთავარი 

გმირის, D-503-ის ძირეული ტრანსფორმაცია მჭიდროდ 

უკავშირდება რეალური სამყაროს სასრულობის „მათემა-

ტიკური დასაბუთების“ იდეას. დასკვნა ნათელია: ზღვრის 

განცდა და მისი დაძლევა ლიტერატურული ანტიუტოპიის 

ერთ-ერთ უმნიშვნელოვანეს ასპექტს წარმოადგენს. ა. ზვე-

რევი მიუთითებს: „სერიოზული ანტიუტოპია არასოდეს 

არის ფატალური, იგი არავის აშინებს, მსგავსად ბოლო 

დროს გამოხატული აურაცხელი ბირთვული აპოკალიფ-



260 
 

სებისა. მასში (სერიოზულ ანტიუტოპიაში  ი. რ.) ასახული 

სამყარო მუდამ ზღვრის პირას დგას, ზღვრისა, რომლის 

მიღმაც „სამყაროს უკანასკნელი ჟამი“ იწყება...  უმეტეს-

წილად ეს არის დაპირისპირება არა სისტემასთან, არამედ 

მცდელობა დარჩენისა სისტემის მიღმა არსებულ პირადულ 

და ხელშეუხებელ სივრცეში, სადაც თუნდაც მკრთალად, 

მაგრამ შესაძლებელია იმ მშვენიერი სამყაროს ხატების 

შენარჩუნება, რომელსაც ულმობლად სპობენ დასახული 

მიზნის გამო“ (ზვერევი 1989: 67).  

ანტიუტოპიის გმირი, პირობითად რომ აღვნიშნოთ, 

ტექსტის „მოძრავი წერტილია“, აქტიური კოორდინატა, 

რომელიც თავად გამოიმუშავებს გადაადგილების პროექ-

ციას. ანტიუტოპიური მოდელის ფასეული პროექცია ვერ-

ტიკალურია: მისი ვერტიკალური პარადიგმა უტოპიის 

ჰორიზონტალური სიბრტყიდან არის ამოზრდილი, შესა-

ბამისად, ანტიუტოპიურ რომანში ტექსტის გამთლიანებუ-

ლი სივრცული მოდელი ბინარული ოპოზიციის დაბ-

ლა/მაღლა სქემატურ რეალიზაციას წარმოადგენს. სივრცის 

პარადიგმატული გარდასახვა ჰორიზონტალური მოდე-

ლიდან ვერტიკალურში მოასწავებს სივრცის კონცეპტუ-

ალურ გარდასახვას დესაკრალიზებული სიბრტყიდან საკ-

რალურ განფენილობაში, ანუ მოდელის „აქ“ ფასეულ ტრან-

სფორმაციას მოდელში „იქ“. ამასთან, საგულისხმოა, რომ 

აქ/იქ ოპოზიციის არქეტიპული კონფლიქტი იწვევს დრო-

ითი სტრუქტურების ძირეულ ცვალებადობას. „ამ“ დროს 



261 
 

უპირისპირდება „სხვა“ დრო, „ის“ დრო, რომელიც დადგება 

„მერე“ და არ არის „ახლა“. „ახლა“ სასრული რეალობის მო-

დელია, „მერე“  იდუმალი უსასრულობის ეკვივალენტი. 

გამომდინარე აქედან, შეიძლება დავასკვნათ: ანტიუტოპია 

უარყოფს „eutopia“-ს პრაგმატულ სინთეზს „euchronia“-სთან 

და სრულად წარმოაჩენს მათ შორის არსებულ კონცეპ-

ტუალურ წინააღმდეგობას. „მერე“ ფასეული მიჯნის, სა-

საზღვრო ზოლის მიღმაა განფენილი და მისკენ მიილტვის 

ვერტიკალურ პარადიგმაზე მოძრავი პერსონაჟი.  

წარმოდგენილ სტატიაში გაანალიზებული იყო ლი-

ტერატურული ანტიუტოპიის ზოგადი მოტივაციური და 

სტრუქტურული მოდელები, რაც ანტიუტოპიური რომანის 

ჟანრის ფორმირებისა და განსაზღვრების საფუძველთა სა-

ფუძველს წარმოადგენს. ლიტერატურული ანტიუტოპიის 

ჟანრული სპეციფიკისა და თავისებურებების კვლევა თა-

ნამედროვე ლიტერატურათმოდნეობის ერთ-ერთი ცენტ-

რალური საკითხია, რაც, ცხადია, ამ ჟანრის  აქტუალობითა 

და კულტურულ-ლიტერატურული მნიშვნელობითაა 

განპირობებული. 

 

  



262 
 

ბიბლიოგრაფია: 

 

ბახტინი 1986: Бахтин М. М. „Творчество Франсуа Рабле и народная 

культура средневековья и Ренессанса“. Бахтин М.М. Литературно-крити-
ческие статьи, М.: Художественная литература, 1986. 

გალცევა ... 1988: Гальцева Р., Роднянская И. „Помеха – человек. Опыт 

века в зеркале антиутопии“. Новый мир. №12, М.: 1988. 

გასტევი 1919: Гастев А. „О тенденциях пролетарской культуры“. Про-
летарская культура, 1919, №9 

ზამიატინი 1989: ЗамятинЕ. „Мы“. Замятин Е. Избраннoe. М.: Прав-

да,1989. 

ზვერევი 1989: Зверев А. “Когда пробьёт последний час природы”. Анти-

утопия. XX век. Вопросы литературы. №1, М.:1989. 

კამპანელა 1970: Кампанелла Т. „Городсолнца“. Антология мировой 
философиив  4 тт., т.2. М.: Мысль, 1970. 

ლანინი 1993: Ланин Б. А. Русская литературная антиутопия. Моно-

графия. М.: 1993, 1970. 

ოუენი 1971: Оуен Р. „Книга о новом нравственном мире“. Антология 
мировой философии в 4 тт., т.3. М.: Мысль, 1971. 

რატიანი 2010: რატიანი ი. „ქრონოტოპი ანტიუტოპიურ რომანში. ესქა-

ტოლოგიური ანტიუტოპიის ინტერპეტაციისათვის“. წიგნში: ტექსტი და 
ქრონოტოპი. თბილისი: თბილისის უნივერსიტეტის გამომცემლობა, 

2010. 

ფრანკი 1992: Франк С. Л. Смысл жизни. Минск.: Полифакт, 1992. 

ფურიე 1971: Фурье Ш. „Новый хозяйственный и социолетарный мир, 

или открытие способа привлекательного и природосообразного труда, рас-

пределённого в сериях по страсти“. Антология мировой философии в 4тт., 

т.3. М.: Мысль, 1971. 

 

 

  



263 
 

კონსტანტინე ბრეგაძე 

 

მოდერნისტული რომანი 

 

XX ს. 20-იან წლებში დასავლეთ ევროპასა და ამე-

რიკაში (რაოდენ გასაკვირიც არ უნდა იყოს, საქართველო-

შიც)1 გამოჩნდა რომანის ახალი ტიპი, რომელიც პრინ-

ციპულად დაუპირისპირდა მე-19 საუკუნის მეორე ნახე-

ვარში დომინირებულ რეალისტურ რომანს და რომელმაც 

რომანის ჟანრის ძირეული პოეტიკური განახლება გამო-

იწვია. კერძოდ, რომანის ეს ტიპი ავითარებდა მხატვრული 

თხზვის არამიმეტურ ხერხებს და უპირატესად ეფუძნე-

ბოდა მეტაფორულ-პარაბოლური, პარადოქსულ-ირაციონა-

ლური და სიმბოლური თხზვის მეთოდს. ამასთანავე, 

რომანის ეს ტიპი გამოირჩეოდა ნარაციის, ანუ თხრობის 

ახალი ტექნიკებით – კერძოდ, აქ გამოყენებული იყო ში-

ნაგანი მონოლოგის, განცდილი მეტყველებისა და ცნო-

ბიერების ნაკადის თხრობითი ტექნიკები.2 ამ ახალი ტიპის 

რომანის თემატიკა და პრობლემატიკა უპირატესად თანა-

მედროვე სუბიექტის, კერძოდ, მე-20 საუკუნის სუბიექტის 

ონტო-ეგზისტენციურ საკითხებს დასტრიალებდა: ერთი 

მხრივ, თავად სუბიექტის პიროვნული სრულყოფისა და 

მისი რეალიზების საკითხები, სუბიექტის მიერ თვითიდენ-

ტობის მოპოვების შესაძლებლობათა პრობლემა, მეორე 

მხრივ, ისტორიული კონტექსტებისადმი (მსოფლმხედვე-



264 
 

ლობრივი, ღირებულებითი, კულტურული, სოციო-კულ-

ტურული, სოციალურ-ეკონომიკური, პოლიტიკური და 

ტექნოლოგიური კონტექსტები) სუბიექტის დამოკიდებუ-

ლების პრობლემა და ამ კონტექსტებში სუბიექტის თვით-

რეალიზების შესაძლებლობათა საკითხები. ამგვარად, სა-

უბარია თანამედროვე, კერძოდ, მეოცე საუკუნის პირველი 

ნახევრის რომანის ტიპზე, რომელსაც რომანის ჟანრის ის-

ტორიაში მოდერნისტული რომანი ეწოდა. 

ლიტერატურული მოდერნიზმის გერმანელმა მკვლე-

ვარმა, სილვიო ვიეტამ ასე განსაზღვრა მოდერნისტული 

რომანის თავისებურება: „მოდერნისტული რომანი ორიენ-

ტაციას აღარ იღებს გარე სამყაროზე, საგანთა სამყაროზე 

(„Welt der Dinge“), არამედ  თავად ადამიანში მოცემულ 

წარმოდგენათა სამყაროზე ამ საგნების შესახებ („Welt der 

Vorstellungen“). იგი აღარ ასახავს გმირის მოგზაურობას გა-

რესამყაროში, არამედ ასახავს სამყაროს არეკლილს თავად 

პროტაგონისტის ცნობიერებისეულ სამყაროში“ (ვიეტა 2007: 

13). ამ დეფინიციაში ზუსტადაა ხაზგასმული მოდერნის-

ტული რომანის სპეციფიკა, კერძოდ ის, რომ რომანის ამ 

ტიპში ავტორი „ბაძავს“ და ასახავს არა გარესამყაროს, ამ 

შემთხვევაში, მე-20 საუკუნის პირველი ნახევრის სოცი-

ალურ-პოლიტიკურ-ეკონომიკურ-კულტურულ ურთიერ-

თობათა პანორამას, არამედ ასახავს, თუ როგორ აღიქმება, 

განიცდება და გადაიაზრება გარესამყარო თავად პრო-

ტაგონისტის რთულად სტრუქტურირებულ უსასრულო 



265 
 

ცნობიერებასა და არაცნობიერში. სწორედ ეს მიზანდასა-

ხულობა უბიძგებს შემდგომ მოდერნისტული რომანის 

ავტორს, რომ გაემიჯნოს ყოვლისმცოდნე მთხრობელის 

პოზიციას, უკუაგდოს რეალისტურ რომანებში გამოყენე-

ბული ე. წ. აუქტორიალური და ეპიკური თხრობა და 

თავისი რომანებისათვის თავად გამოიგონოს და შემდგომ 

ფართო მასშტაბით გამოიყენოს თხრობის ახალი ტექნიკე-

ბი, რომლის ფარგლებშიც სრულყოფილად წარმოჩნდება 

პროტაგონისტის ცნობიერი და არაცნობიერი წარმოდგე-

ნები, წარმოსახვები, აღქმები, სტიქიური რეფლექსიები და 

შეგრძნებები, ასევე  პროტაგონისტის ეგზისტენციური 

პრობლემატიკა, კერძოდ, გაუცხოება, თვითიდენტობის 

მოპოვების შეუძლებლობა, თანამედროვე მანქანურ-ტექ-

ნიკურ ცივილიზაციასა და დიდი ინდუსტრიული ქალა-

ქების აჩქარებულ ტემპში განზავება, ატომიზება და სხვ. 

ამგვარად, მოდერნისტული რომანი ასახავს და გად-

მოსცემს სამყაროს ისეთ სურათს, სადაც მოცემულია გა-

დაუჭრელ დაპირისპირებათა და ვერდაძლეულ წინააღ-

მდეგობათა უსასრულობა. რომანში ასახული სამყაროს 

ასეთი სურათი კი ხშირად განპირობებულია თავად მო-

დერნისტული რომანის ავტორის მენტალობით: კერძოდ, 

მის აღქმაში ყოფიერების პირველსაწყისია არა გონი (გერმ. 

Geist), ან რაიმე დიდი ღვთაებრივი რაციონალური ჩანა-

ფიქრი, რითაც შემდგომ, თითქოსდა, წინასწარ განსაზღ-

ვრულია სამყაროს სტაბილურობა, არამედ რომანის ავტო-



266 
 

რის აღქმაში სამყაროს პირველსაწყისია ნება (გერმ. Wille), 

ერთგვარი „ბრმა“ სტიქია, თავისთავად არსებულ უსას-

რულო, ამოუწურავ ძალთა წიაღი დასაწყისისა და და-

სასრულის გარეშე. ეს კი განსაზღვრავს თავად (ემპირიულ) 

სამყაროში მიმდინარე მოვლენების არაპროგნოზირებადო-

ბას, არასტაბილურობასა და მუდმივ ქაოტურობას. ამიტო-

მაც, მოდერნისტულ რომანში გარესამყაროს ასახავა ეფუძ-

ნება დისოციაციის პრინციპს, ანუ სინამდვილის არათან-

მიმდევრულ, „დეფორმირებულ“ ასახვა-გადმოცემის პრინ-

ციპს, სადაც მიზანმიმართულადაა დარღვეული და დაშ-

ლილი (დისოცირებული) ემპირიულ დრო-სივრცეში თან-

მიმდევრული გადაადგილების კანონზომიერებანი, მოვ-

ლენათა კაუზალობა (მიზეზ-შედეგობრიობა), ვინაიდან, 

როგორც ითქვა, მოდერნისტი ავტორის აღქმაში ყოფიერება 

იმთავითვე მოუწესრიგებელი და ქაოტური მოცემულობაა. 

შესაბამისად, რომანის ტექსტში ასახული დისოცირებული 

სამყარო სწორედ ამ ქაოტურობისა და დისოცირებულობის 

თვალსაზრისით უნდა შეესატყვისებოდეს რეალური გარე-

სამყაროს, ემპირიული სინამდვილის დისოციაციურობას. 

შესაბამისად, მოდერნისტული რომანის ავტორის 

მსოფლაღქმაში ისტორია, ისტორიული პროცესი, საზოგა-

დოებრივი ცხოვრება და ადამიანის ეგზისტენცია გაგე-

ბულია, როგორც არათანმიმდევრული, ნახტომისებური, 

ყოველგვარ მიზანს მოკლებული და უსაზრისო პროცესი, 

სადაც დომინირებს შემთხვევითობა, ვინაიდან ისტორიულ 



267 
 

პროცესს საფუძვლად უდევს არა გონი, არა ლოგოსი, არა-

მედ სამყაროული ირაციონალი  ნება. 

ახლა კი განვიხილოთ მოდერნისტული რომანის 

პოეტიკა შემდეგი ასპექტების მიხედვით: მთხრობელი 

ინსტანცია/ავტორისეული თხრობა, პროტაგონისტების 

სახეთა შექმნის პრინციპები, ნარატიული და ქრონოტო-

პული  თავისებურებანი,  მხატვრული  ასახვის/გადმოცე-

მის ფორმები. 

 

 

I. მთხრობელი ინსტანცია/ავტორისეული თხრობა  

 

მოდერნისტულ რომანში მთხრობელი ინსტანცია 

(ავტორი) თანდათან უკანა პლანზე გადადის და ტექსტის 

მსვლელობისას საერთოდ „ქრება“, „უჩინარდება“ და გან-

ზავდება თავად ტექსტის „მასალაში“ (ნარატივში/მონათხ-

რობში), რაც ნიშნავს იმას, რომ ტექსტში თხრობა ავტორის 

მყარი თვალთახედვიდან კი აღარ წარიმართება, არამედ 

თხრობა (ნარაცია)  ა) ან თითქოსდა, თავისთავად, სტი-

ქიურად მიედინება, ბ) ან აპერსპექტიულია, ანუ ავტორი 

თმობს ყოვლისმცოდნე ინსტანციის პოზიციებს (აუქტო-

რიალობას) და რომანის ნარატივშიც/მონათხრობშიც უკვე 

აღარ არის მოცემული ავტორისეული ყოვლისმომცველი 

ცოდნა საგნებსა და მოვლენებზე; ან გ) პოლიპერსპექტი-

ულია, ანუ ნარატივში აისახება თავად პროტაგონისტთა 



268 
 

თვალთახედვიდან აღქმული სინამდვილე, რაც იმას ნიშ-

ნავს, რომ ავტორი საგნებსა და მოვლენებს პროტაგონის-

ტ(ებ)ის თვალთახედვით განჭვრეტს და არა როგორც და-

მოუკიდებელი მთხრობელი ინსტანცია. შესაბამისად, მო-

დერნისტულ რომანში ავტორისეულ თხრობას ენაცვლება 

თავად პროტაგონისტისეული თხრობა, სადაც გადმოცე-

მულია  თავად პერსონაჟისეული  თვალსაზრისი საგნებსა 

და მოვლენებზე, რაც შემდგომ, უპირატესად, გადმოცე-

მულია მოდერნისტული რომანისათვის დამახასიათებელ 

ნარატიულ ტექნიკებში  შინაგანი მონოლოგი, ცნობიერე-

ბის ნაკადი, განცდილი მეტყველება. 

ამგვარად, მოდერნისტულ რომანში ავტორი უკვე 

გვევლინება ნეიტრალურ მთხრობელად, ე. ი. ავტორი „გა-

რედან“ კი აღარ აკვირდება პროტაგონისტსა და ტექსტში 

განვითარებულ მოვლენებს, არამედ „შიგნიდან“; იგი საკუ-

თარი პროტაგონისტის ქმედებებსა და ტექსტში ასახულ 

მოვლენებში აღარ ერევა და მათი მხოლოდ ნეიტრალური 

თანადამკვირვებელია. ამიტომაც, მოდერნისტულ რომანში 

ხშირად მოცემულია პირველ გრამატიკულ პირში თხრობა, 

რომლის მხატვრული ფუნქცია მთავარი პროტაგონისტის 

„შიგნით“ მოცემულ მთხრობელ „მე“-სა და განმცდელ „მე“-ს 

შორის არსებული დაპირისპირებისა და დაძაბულობის 

წარმოჩენაა, რითაც ტექსტში აქცენტირებული და გაინტენ-

სივებულია ე. წ. იდენტობის კრიზისის თემა: ყოფიერებაში 

სუბიექტის მიერ თვითდადგინების მცდელობა (ან შეუძ-



269 
 

ლებლობა) და აბსოლუტური ღირებულებებისაგან (ამ 

შემთხვევაში, ღვთაებრივი მეტაფიზიკური პირველსაწყი-

სებისაგან) მისი სრული გაუცხოება (შდრ., კონსტანტინე 

გამსახურდიას ექსპრესიონისტული რომანი „დიონისოს 

ღიმილი“ [1925], ან რობერტ მუზილის რომანი-გიგანტი 

„უთვისებო კაცი“ [1922-1942]), მყარი ეთიკური და მსოფლ-

მხედველობრივი პოზიციის დაფუძნების შეუძლებლობა 

(შდრ. თომას მანის „ჯადოსნური მთა“ [1924], ან ჰერმან 

ჰესეს „ტრამალის მგელი“ [1927]). ამის გამო, მოდერნის-

ტული რომანის ავტორი უკვე აღარ არის ის ყოვლისმცოდნე 

ინსტანცია, რომელიც ტექსტში მოცემულ მოვლენებსა და 

პროტაგონისტთა ცხოვრებაზე ფლობს სრულ ცოდნას ან 

განაგებს მათ ბედ-იღბალს, არამედ იგი უშუალოდ სა-

კუთარი პროტაგონისტების საარსებო და სამოქმედო სივ-

რცეში გადადის და გადაიქცევა თანაგანმცდელ და თანა-

დამკვირვებელ ნეიტრალურ მთხრობელ ინსტანციად.  

მოდერნისტულ რომანში ავტორისეული თხრობის 

პერსპექტივის ეს ცვალებადობა გამოწვეულია გარესამყა-

როს ჰარმონიულობისა და მოწესრიგებულობისადმი მო-

დერნისტი ავტორის უნდობლობით, მას უკვე ნაწილობ-

რივ, ან სრულად აღარ გააჩნია მსოფლმხედველობრივი 

რწმენა ყოფიერების ჰარმონიულობისადმი, აღარ გააჩნია 

მყარი ონტოლოგიური თვალსაზრისი სამყაროს შინაგანი 

კანონზომიერებისა და მოწესრიგებულობის შესახებ. ამი-

ტომაც, ტექსტში აღარ გვხვდება ავტორისეული შეგონებანი, 



270 
 

რომელთაც უმაღლესი ჭეშმარიტების გაცხადების პრე-

ტენზია ექნებოდათ, აღარ გვხვდება ავტორის მიერ მკითხ-

ველის „დამოძღვრა“, მოდერნისტი ავტორი მკითხველს 

თავზე არ ახვევს აბსოლუტურ ჭეშმარიტებას. შესაბამისად, 

მოდერნისტული რომანის ავტორი წინასწარ აღარ განაგებს 

ტექსტში მოცემულ მოვლენათა და პერსონაჟთა ცხოვრებას, 

პირიქით, მან თითქოსდა „არ იცის“, თუ როგორ შეიძლება 

წარიმართოს პერსონაჟის შემდგომი ბედი, ან ამა თუ იმ 

მოვლენას რა გაგრძელება ექნება. ამიტომაც, მკითხველი 

უკვე აღარ აიგივებს თავის თავს მოდერნისტული რომანის 

პროტაგონისტთან (შდრ. ფრ. კაფკას რომანები „პროცესი“ 

[1925], „კოშკი“ [1926] „გაუჩინარებული“/„ამერიკა“ [1927]). 

 

 

II. „მოდერნისტი“ პერსონაჟი როგორც „ქცევითი“,  

არამყარი პერსონაჟი 
 

მოდერნისტული რომანის პერსონაჟი იქმნება მრავა-

ლი ურთიერთსაპირისპირო, გაუცნობიერებელი ქცევის, 

„ჟესტის“ („Geste“, „Gestus“) საფუძველზე, რაც გულისხმობს, 

რომ ასეთი პერსონაჟი, ერთი მხრივ, მუდმივად ექვემ-

დებარება საკუთარ ირაციონალურ ანთროპოლოგიურ არსს 

და საკუთარივე არაცნობიერის წიაღიდან წამოსულ სწრაფ-

ვებსა და უსასრულო წარმოსახვებს. შედეგად, ის ვერა-

სოდეს დგამს რაციონალურ, გააზრებულ ეთიკურ თუ 



271 
 

მსოფლმხედველობრივ ნაბიჯს; მეორე მხრივ, იგი მუდ-

მივად ექვემდებარება გარეგან გლობალურ ონტოლოგიურ, 

ეგზისტენციურ, მენტალურ თუ სოციალურ რყევებს და მათ 

ვერასოდეს უმკლავდება. ასეთი პერსონაჟი უპიროვნო 

კოლექტიური თუ საზოგადოებრივი ძალმოსილების, ძა-

ლის (შიში, ძალაუფლება და ა. შ.) მიმართ მუდამ „გას-

ხნილია“, ანუ მათ წინაშე მუდამ უძლურია, დაუცველია და 

ის არსებულ ვითარებაში ვერასოდეს (ან თითქმის ვერა-

სოდეს) ავლენს მყარ, მტკიცე პიროვნულ თვისებებს, ვერ 

იღებს მყარ ეთიკურ გადაწყვეტილებას. ამიტომაც, „მო-

დერნისტი“ პერსონაჟი მუდმივად „ნეიტრალურია“ და 

ხშირად დგას ტრადიციული „დიდი ნარატივებისა“ (მაგ., 

ქრისტიანობა, სოციალიზმი, მარქსიზმი, კომუნიზმი, ფა-

შიზმი და ა.შ.) და ტრადიციული აქსიოლოგიის მიერ დად-

გენილი „სიკეთისა“ და „ბოროტების“ მიღმა, ან სულაც 

უპირისპირდება მათ (მაგ., ჰერმან ჰესეს „ტრამალის მგე-

ლის“ პერსონაჟი ჰარი ჰალერი, ან თარაშ ემხვარი კონს-

ტანტინე გამსახურდიას „მთვარის მოტაცებიდან“). ამიტო-

მაა, რომ მოდერნისტული რომანის პერსონაჟი მუდამ გა-

უცხოებულია საკუთარ თავთან, დაკარგული აქვს თვით-

იდენტობა, ვერ ავლენს „სოციალურ თვისებებს“, ანუ არა 

აქვს სოციალიზაციის უნარი, ვერ უღებს ალღოს მიმდინარე 

საზოგადოებრივ ცხოვრებას, ვერ ავლენს ინდივიდუ-

ალიზმს, ე. ი. ვერავითარ სასიკეთო ზეგავლენას (ვერც 

ეთიკურს, ვერც ეკონომიკურს) ვერ ახდენს საზოგადოებრივ 



272 
 

ცხოვრებაზე, ვერ ცვლის მას და საბოლოოდ მოწყვეტილია 

სოციუმს ან ცდილობს თავად გაემიჯნოს მას (შდრ., 

რობერტ მუზილის რომან „უთვისებო კაცის“ მთავარი 

პერსონაჟი ულრიხი და მისი „სოციალური უთვისებობა“, 

ან, იმავე, თარაშ ემხვარის „სოციალური უთვისებობა“). 

ამგვარად, მოდერნისტულ რომანში გამოყვანილნი 

არიან ე. წ. „ქცევითი პერსონაჟები“ („gestische Figur“) (ბერ-

ტოლდ ბრეხტი), ანუ არამყარი პერსონაჟები, რომლებიც 

უკვე ვეღარ/აღარ ავლენენ პიროვნულ გამორჩეულობას, 

საკუთარ თავში ვერ აფუძნებენ შინაგან ჰარმონიას, ვერ 

ავლენენ ხასიათის სიმტკიცესა და ეთიკურ მონოლითუ-

რობას, ვინაიდან მათი ინდივიდუალობა დესტრუირე-

ბულია (ე. წ. „მე“-ს დაშლა, „მე“-ს რღვევა/ Ich-Dissotiation) 

(ს. ვიეტა), რაც გამოწვეულია მათ ცნობიერებასა და მენ-

ტალობაში მყარ ღირებულებათა სისტემის დაშლითა და 

რღვევით. ამიტომ მოდერნისტული რომანის პერსონაჟები 

ხშირად აღმოჩნდებიან ონტო-ეგზისტენციურ დისჰარმო-

ნიაში, მუდმივად განიცდიან ეგზისტენციურ შიშს, ხშირად 

ექვემდებარებიან საზოგადოებაში (ოჯახი, სოციალური 

წრე, ისტორიულ-პოლიტიკური ვითარება) გაბატონებული 

სააზროვნო-მენტალური, მორალური კლიშეებისა და სტე-

რეოტიპების გავლენას, ან იმთავითვე უპირისპირდებიან 

საზოგადოების ტრადიციულ მორალსა და ღირებულებებს. 

ამასთან, ისინი სოციუმსა და, ზოგადად, ეგზისტენციაში 

ვერ ახერხებენ თვითდადგინებას, ვერ მოიპოვებენ თვით-



273 
 

იდენტობას, უჭირთ საკუთარი მყარი მსოფლმხედვე-

ლობრივი თვალსაზრისისა და ეთიკური პოზიციის 

ჩამოყალიბება. 

მოდერნისტული რომანისათვის დამახასიათებელი 

ასეთი პერსონაჟები ტექსტში ხშირად კონკრეტული სახე-

ლისა და გვარის გარეშე, ინიციალებით ჩნდებიან (მაგ, 

„იოზეფ კ.“, ან უბრალოდ „კ.“, იხ. კაფკას დაუმთავრებელი 

რომანები „პროცესი“ და „კოშკი“), ან არაფრის მთქმელი, 

არაფრით გამორჩეული სახელითა და გვარით, ან ავტორის 

მიერ მინიჭებული ზედმეტსახელით, რაც ამ არამყარი 

პერსონაჟების პიროვნული დისოციაციისა (ინდივიდუ-

ალობის, პიროვნულობის დაშლა/რღვევა) და მათ მიერ 

თვითიდენტობის მოპოვების უუნარობის/შეუძლებლობის 

მარკერია (აღმნიშვნელია): მაგ., რობერტ მუზილის რომანის 

მთავარი პროტაგონისტისათვის (ულრიხისათვის) ამგვარი 

მარკერია უთვისებობა, იგი „უთვისებო კაცია“ (გერმ. „Mann 

ohne Eigenschaften“), რაც თავად რომანის სათაურშივეა 

მინიშნებულიც და კოდირებულიც (რომანის სათაურია 

„უთვისებო კაცი“/„Der Mann ohne Eigenschaften“); ასევე, 

შდრ., ჰერმან ჰესეს რომანის პროტაგონისტის, ჰარი ჰალე-

რის ზედმეტსახელი „ტრამალის მგელი“, რაც, ისევე რო-

გორც რობერტ მუზილთან, რომანის სახელწოდებაშივეა 

ასახული; ამით მინიშნებულია ჰარი ჰალერის უთვისებობა 

და მისი პიროვნულობის, სუბიექტურობის რღვევა (რასაც 

ფრიდრიხ ნიცშე „მრავლობითობას“/„Vielheit“ უწოდებს). 



274 
 

ამიტომაც, მოდერნისტული რომანების სათაურები ხშირად 

მთავარი პერსონაჟების ასეთი ტიპის ზედმეტსახელებითაა 

კონცეპტუალურად მოტივირებული. შესაბამისად, მოდერ-

ნისტული რომანის პროტაგონისტის ქცევა არასოდეს 

წარიმართება გონების, ფხიზელი ცნობიერების საფუძველ-

ზე, მისი ქცევა ფსიქოლოგიურად არასოდესაა მოტივი-

რებული. „მოდერნისტი“ პერსონაჟის ქცევა მუდამ იმპულ-

სურია, არაპროგნოზირებადი, არამიზანმიმართული და 

ქაოტური. ამ არამყარი ქცევის შინაგანი საფუძველი კი 

პერსონაჟის არაცნობიერიდან და ქვეცნობიერიდან მომდი-

ნარე ყოველწამიერი იმპულსები, გაუთავებელი წარმო-

სახვები და უსასრულო ქაოტური რეფლექსიის ნაკადებია. 

ამასთან, „მოდერნისტი“ პერსონაჟის ცხოვრება მუდმივად 

დეტერმინებულია გარეგანი ეგზისტენციური ფაქტორე-

ბით. ამიტომაც, იგი მუდმივად კრიზისულ/კრიტიკულ სი-

ტუაციაში იმყოფება და ვერასოდეს (ან თითქმის ვერა-

სოდეს) ახერხებს ამ ვითარებისგან თავის დაღწევას, რაც 

ტექსტის ფინალში კიდევ უფრო მძაფრდება, კერძოდ, 

„მოდერნისტი“ პერსონაჟი ან კვდება, ან თავს იკლავს ანდა 

მას კლავენ. 

ამგვარად, მოდერნისტული რომანის პერსონაჟი იმ-

თავითვე აღმოჩნდება ყოფიერების გარეგან, ისტორიულ 

ძალთა (პოლიტიკურ, სოციოკულტურულ ძალთა თუ არა-

პროგნოზირებად პროცესთა) ურთიერთშეხლის, კონფლიქ-

ტის არეალში: ეს ნიშნავს იმას, რომ პერსონაჟზე მუდმივად 



275 
 

ზემოქმედებს გარემო, გარესამყარო, რომელიც იქვემდე-

ბარებს მას და პერსონაჟი „აქციონერული“ პოზიციიდან 

გადაინაცვლებს „რეაქციონერულ“ პოზიციაში  ანუ, ინი-

ციატივა პერსონაჟისგან აღარ მოდის, იგი ვერავითარ 

მსოფლმხედველობრივ და ღირებულებით გავლე-ნას ვეღარ 

ახდენს გარესამყაროზე, ისტორიულ პროცესზე, სოციალურ 

გარემოზე; პერსონაჟი მხოლოდ პოსტფაქტუმ რეაგირებს 

ყოფიერებაში მიმდინარე სტიქიურ, არათანმიმდევრულ 

პროცესებზე და ის მთლიანად ამ პროცესშია ჩათრეული 

(მაგ., სოციალურ-ეკონომიკური, ან ტექნოლოგიურ-საინ-

ჟინრო მოდერნიზაციის პროცესში). შესაბამისად, პერსონა-

ჟი, როგორც სამყაროსათვის (თუ ტექსტისეული სამყარო-

სათვის, ანუ ონტოტექსტისათვის) საზრისის მიმნიჭებელი 

სიდიდე, ქრება/უქმდება. ამიტომ მოდერნისტულ რომანში 

პერსონაჟი უკვე აღარ არის აქსიოლოგიური და კოგნიტური 

ცენტრი.  

აქ კი ჩნდება „საფრთხე“, რომ ამ დისოცირებულმა 

პერსონაჟმა მკითხველში „შესაძლოა“ გამოიწვიოს მყარი 

მსოფლმხედველობრივი და ეთიკური ორიენტირების 

რღვევა. ამიტომაც, მკითხველი ამგვარ პერსონაჟთან არა-

სოდეს აიგივებს საკუთარ თავს (ან ცდილობს,  მასთან არ 

გააიგივოს თავი), მკითხველი ერთგვარად „გაუცხოებულია“ 

მისგან, უკეთეს შემთხვევაში, ნეიტრალური. შესაბამისად, 

„მოდერნისტი“ პერსონაჟის ქცევა-მოქმედებისგან და აზ-

როვნება-მენტალობისგან მკითხველი დისტანცირებულია 



276 
 

და ამ პოზიციიდან აანალიზებს პერსონაჟის ირაციონა-

ლურ, არამოტივირებულ და არაპროგნოზირებად ქმედე-

ბებს. ასე კი ხდება მკითხველის სტიმულირება რეფლექ-

სიისა და კრიტიკისადმი  ზოგჯერ მოდერნისტი ავტორის 

მხრიდან შეგნებული „პროვოკაციის“ საფუძველზეც (მაგ., 

პერსონაჟის  მიერ ქრისტეს  ძელის ჯვარცმის მსხვრევა, იხ. 

კ. გამსახურდიას რომანი „დიონისოს ღიმილი“, თავი – 

„ასიზის  მონასტერში  საღარიბოდ  გამგზავრება  კონსტან-

ტინე სავარსამიძისა“). ამ დისპოზიციაში მკითხველის ქცევა 

მუდამ კრიტიკული და დისტანცირებულია. თუმცა, შე-

საძლოა, რომ მკითხველში ეს დისტანცია და კრიტიციზმი 

რაღაც მომენტში შენელდეს ან, სულაც, გაქრეს, მას პერსო-

ნაჟისადმი თანაგრძნობა გაუჩნდეს, ბოლო მომენტში მის 

თანამოაზრედაც კი იქცეს და მასთან თავი გააიგივოს. 

 
 

III. სტრუქტურული, ნარატიული და ქრონოტოპული 

 თავისებურებანი 
 

 მოდერნისტულ რომანში იმთავითვე დარღვეულია 

სტრუქტურა, იგი ღიაა: კერძოდ, სიუჟეტი ყოველგვარი 

მოტივაციის გარეშე სტიქიურად და არათანმიმდევრულად, 

ნახტომისებურად, მონტაჟის პრინციპით ვითარდება, რაც 

„მოდერნისტი“ პერსონაჟის მკვეთრი, არამოტივირებული 

ქცევითაა განპირობებული; ხედვის პერსპექტივა ყოველგ-

ვარ ტოტალობასაა მოკლებული, ფრაგმენტულია და 



277 
 

თხრობა შიდა პერსპექტივიდან, ანუ პროტაგონისტის პერს-

პექტივიდან მიმდინარეობს; შესაბამისად, ნარაცია/თხრობა 

ე. წ. შინაგან მონოლოგს ან განცდილ მეტყველებას ეფუძ-

ნება და ეს ყველაფერი განპირობებულია იმით, რომ ტექს-

ტში, ერთი მხრივ, გაუქმებულია ე. წ. აუქტორიალური 

თხრობა/მთხრობელი, მეორე მხრივ, ნარაცია თავად დისო-

ცირებული პერსონაჟის არაცნობიერი წარმოსახვებისა და 

სტიქიური რეფლექსიების პერსპექტივიდანაა განვითარე-

ბული. ამიტომ, ტექსტში სიუჟეტი არაა ორიენტირებული 

ლოგიკურ ფინალზე, რომანის სიუჟეტს დასასრული არ 

ანიჭებს აზრს, ვინაიდან სიუჟეტი არ შეიცავს არანაირ 

ლინეალურ განვითარებას და პოტენციურად ნებისმიერი 

მიმართულებით განვითარების შესაძლებლობას იძლევა 

(წრიული სტრუქტურა). 

მოდერნისტულ რომანში უკუგდებულია ტექსტის 

სტანდარტული დასაწყისი, ანუ იმთავითვე არ არის ასა-

ხული პერსონაჟთა სოციალური წარმომავლობა, მათი გა-

რეგნული თუ ფსიქოლოგიური პორტრეტი ან სოციალური 

გარემო. ნაცვლად ამისა, მოდერნისტული რომანის და-

საწყისშივე მოცემულია, მაგალითად, „ნახტომი“ შორეული 

წარსულში, ვთქვათ, ასეთი  ტიპის:  „როდესაც  ექვსი  წლის  

ვიყავი...“;  ან   მოცემულია ისეთი   დასაწყისი,  სადაც  იმ-

თავითვე  განვითარებულია  ე. წ. გაუცნაურების ეფექტი, 

მაგ.: „მემონტაჟე იოზეფ ბლოხს  შეატყობინეს,  რომ ის  სამ-

სახურდან დაითხოვეს“, ან „ეტყობა, ვიღაცამ ცილი დასწამა 



278 
 

იოზეფ კ.-ს, რადგან არაფერი დაუშავებია და ერთ მშვენიერ 

დილას მაინც დააპატიმრეს“. 

მოდერნისტულ რომანში დარღვეულია ლოგიკური 

ქრონოლოგია: ემპირიული დრო  წარსული, აწმყო და 

მომავალი  თანმიმდევრულად კი არ მისდევს ერთმანეთს, 

არამედ, ერთმანეთში გადადის და „იხლართება“ მონტაჟის 

კომპოზიციური ტექნიკის საშუალებით. შესაბამისად, რე-

ალური, ემპირიული თანმიმდევრული დროის ნაცვლად 

გვაქვს ე. წ. შინაგანი დრო, როდესაც დრო თავისებურ 

„ნახტომებს“ აკეთებს აწმყოდან მომავლისაკენ, აწმყოდან 

წარსულისაკენ, წარსულიდან მომავლისაკენ და ა. შ. შესა-

ბამისად, მოდერნისტულ რომანში ე. წ. სიმულტანური 

(ერთდროული) ტექნიკისა და ე. წ. „უკანგადახვევის“ (გერმ. 

„Rückblende“) საფუძველზე  ერთმანეთში ერთდროულად 

გადადის პერსონაჟის მოგონებები, წარსულში წიაღსვლები 

და მომავლის ხილვები (შდრ., მარსელ პრუსტის „დაკარ-

გული დროის ძიებაში“, ან კონსტანტინე გამსახურდიას 

„დიონისოს ღიმილი“). 

„მოდერნისტი“ პერსონაჟის სივრცობრივი გადაადგი-

ლების ლოგიკაც ხშირად ირღვევა, რადგან იგი გადაადგილ-

დება არა მხოლოდ ემპირიულ სივრცეში, არამედ, უპირ-

ველეს ყოვლისა, სიზმრისეულ, ცნობიერებისეულ ან არა-

ცნობიერებისეულ სივრცეებში, სადაც იმთავითვე გამორი-

ცხულია რაიმენაირი თანმიმდევრულობა. ამიტომაც, მო-

დერნისტულ რომანებში ხშირია მოულოდნელი და პარა-



279 
 

დოქსული გადასვლები ემპირიული სივრციდან არაემპი-

რიულ, წარმოსახვით, სიზმრისეულ სივრცეში და პირი-

ქით, რასაც სრულიად „ბუნებრივი“ და კანონზომიერი 

თვისება აქვს  (შდრ. ჰერმან ბროხის რომანი „ვირგილი-

უსის სიკვდილი“ [1945] ან ჰერმან ჰესეს რომანი „ტრამა-

ლის მგელი“ [1927]).  

მოდერნისტული რომანის ნარატიულ სტრუქტურა-

ში, ხშირად მითოსური პარადიგმები და არქეტიპებია ინ-

ტეგრირებული (მაგ., რობერტ მუზილის „უთვისებო კაცი“ 

[1922-1942], ჯეიმს ჯოისის „ულისე“ [1922], ალფრედ დი-

ობლინის „ბერლინი. ალექსანდერპლატცი“ [1928] გრიგოლ 

რობაქიძის „გველის პერანგი“ [1926], კონსტანტინე გამსა-

ხურდიას „დიონისოს ღიმილი“ [1925]), რაც იმთავითვე იწ-

ვევს ქრონოტოპის გაორმაგებას და მისი მონოლითურობის 

რღვევას: კერძოდ, ტექსტის ნარატიულ სტრუქტურაში 

ერთდროულადაა მოცემული როგორც ემპირიული, ისე 

არაემპირიული დრო და სივრცე, რომლებიც (ე. ი. ემპი-

რიული და არაემპირიული დრო-სივრცე) მუდმივად ერთ-

მანეთში გადადის და მონაცვლეობს. შედეგად ვიღებთ მი-

თოსურ, ციკლურ დროს. ამიტომაც, მოდერნისტული რო-

მანის ნარატიულ სტრუქტურაში, განსხვავებით რეალის-

ტური რომანისაგან, გვაქვს ქრონოტიპის (მხატვრული 

დრო-სივრცის) აპრიორული ორმაგობა.  

ამგვარად, მოდერნისტული რომანის ნარატიული 

სტრუქტურისათვის დამახასიათებელია კომპოზიციის გახ-



280 
 

სნილობა, რაც ვლინდება სიუჟეტური ხაზის არათანმიმ-

დევრობაში, გამოკვეთილი ლოგიკური ფინალის უგულვე-

ბელყოფასა და ქრონოტოპული მთლიანობის რღვევაში, 

ვინაიდან აქ რეალური, ემპირიული დრო-სივრცის ნაც-

ვლად მოცემულია არაემპირიული, ირაციონალური დრო-

სივრცე, კერძოდ, პერსონაჟის მიერ წარმოსახული დრო-

სივრცე  ცნობიერებისეული, სიზმრისეული, ან, სულაც, 

„მითოსური“. 

 

IV. ასახვის/გადმოცემის ფორმები 

 

მოდერნისტულ რომანში პრინციპულად უარყოფი-

ლია მიმეტური მხატვრული თხზვის პრინციპები. ამის 

საპირისპიროდ ტექსტში ასახულია (არა-)ცნობიერებისე-

ული, ირაციონალური/სიზმრისეული, ან ტრანსცენდენ-

ტურ-მითოსური მხატვრული სივრცე, რაც იწვევს შესატყ-

ვისი ნარატიული ტექნიკებისა (ცნობიერების ნაკადი, ში-

ნაგანი მონოლოგი, განცდილი მეტყველება, მონტაჟის 

ხერხი) და სახისმეტყველებითი და მეტაფორულ-პარაბო-

ლური მხატვრული თხზვის ინტენსივობას. შესაბამისად, 

ასახული სინამდვილე იმთავითვე „დეფორმირებულია“ და 

არ შეესატყვისება ემპირიული სინამდვილის საგნებსა და 

მოვლენებს. ამასთანავე, მოდერნისტული რომანის ნარატი-

ვისათვის დამახასიათებელია თავად მხატვრული რიტო-

რიკის თემატიზება: ამ დროს ავტორი თხრობის პროცესში 



281 
 

მიმართავს ენობრივ ექსპერიმენტებს, რაც, პირველ რიგში, 

გამოიხატება ტრადიციული სინტაქსური და გრამატიკული 

ფორმების მიზანმიმართულ დესტრუქციასა და ელიფსუ-

რი, ასოციაციური და წყვეტილი სინტაქსური წყობის გან-

ვითარებაში (სინტაგმატური ქაოსი), ვინაიდან სწორედ 

ამგვარმა სინტაქსურმა წყობამ, ერთი მხრივ, ზედმიწევნით 

უნდა ასახოს გარესამყაროს, ყოფიერების ქაოტურობა, 

უსაზრისობა, განუჭვრეტელობა და შეუმეცნებლობა, მეორე 

მხრივ, ზედმიწევნით უნდა გადმოსცეს პროტაგონისტის 

ქვეცნობიერსა და არაცნობიერში მიმდინარე „ნაგლეჯ-

ნაგლეჯ“, ფრაგმენტულად მოცემული ჭვრეტითი და „ნა-

თელხილვითი“ პროცესი, ანუ პროტაგონისტის არაცნო-

ბიერი ფსიქიკის უსასრულო წარმოსახვები და აღქმები. 

ამიტომაც, ტექსტში მუდმივად გამოყენებულია ე. წ. ცნო-

ბიერების ნაკადის (გერმ. Bewusstseinsstrom, ინგლ. stream of 

consciousness), შინაგანი მონოლოგისა (გერმ. innerer Mo-

nolog, ფრანგ. monologue intérieur, ინგლ. Interrior Monolo-

gue) თუ განცდილი მეტყველების (გერმ. erlebte Rede) ნა-

რატიული ტექნიკები. შესაბამისად, რეალისტური რომანის 

ტექსტებში დომინანტური ე. წ. ეპიკური წარსულის (პრე-

ტერიტუმის) ნაცვლად მოდერნისტული რომანის ტექსტის 

ნარაციაში მოცემულია სხვადასხვა გრამატიკული დროის 

გამუდმებული ქაოტური მონაცვლეობა.  

ეს კი ნიშნავს იმას, რომ მოდერნისტულ რომანებში 

„მყარი“, რაციონალური, ლოგიკური ენა განეიტრალებუ-



282 
 

ლია: აქ წინა პლანზე გამოდის ენის არა ამსახველი თვისე-

ბა, არამედ სისტემური თვისება, ანუ ყველა დონეზე  

სინტაგმატურ, პარადიგმატურ, პრაგმატულ დონეებზე  

ვლინდება ენობრივ ნიშანთა უსასრულო ურთიერთმიმარ-

თების მრავალმხრივი პროცესი, მიმდინარეობს „ენის თე-

მატიზება“, რაც ნიშნავს იმას, რომ ენა აღწერს თავის თავს 

უსასრულო ვერბალურ კომბინაციებში და ასე ავლენს 

საკუთარ ძალმოსილებას, ასე დაძლევს გარესამყაროზე დაქ-

ვემდებარებულობას, რაც (ეს დეტერმინებულობა) ვლინ-

დებოდა ენისათვის მიჩენილი ემპირიულ საგანთა და 

მოვლენათა ოდენ ამსახველი და გამომხატველი ფუნქციით. 

შესაბამისად, მოდერნისტულ რომანში ენა ასახავს არა 

გარესამყაროს, არამედ „აანალიზებს“ სინამდვილეს, რაც 

ნიშნავს იმას, რომ ენა დისოცირებულ, დაშლილ სამყაროზე 

ფრაგმენტულად რეაგირებს, ე. ი. ამ მუდამ დენად და სტი-

ქიურ სინამდვილეს აფიქსირებს ფრაგმენტულ კადრებად.  

ამიტომ, მოდერნისტული რომანის ავტორისათვის 

ნორმატიული გრამატიკით გამართული „რაციონალურ“-

ლოგიკური ენა აღარ არის ის სიდიდე, რომელიც მთლიანად 

„ფარავს“, ასახავს და აღწერს სამყაროს. შესაბამისად, ავ-

ტორის რწმენით, „დეფორმირებული“ და არასტაბილური 

სინამდვილე უნდა ასახოს ასევე „დეფორმირებულმა“, „არა-

ცნობიერმა“, გრამატიკისაგან გათავისუფლებულმა ენამ. 

 

 



283 
 

შენიშვნები: 

 

1. XX ს-ის 900-იან და განსაკუთრებით 10-იან წლებში ქართული 

კულტურული ცხოვრება ნელ-ნელა უახლოვდება ევროპულ პოლიტი-

კურ, სოციალურ, კულტურულ და ლიტერატურულ პროცესებს, რამდე-

ნადაც ამ პერიოდში მრავალი მომავალი ქართველი მწერალი და ხე-

ლოვანი (კ. გამსახურდია, გრ. რობაქიძე,  ნ. ლორთქიფანიძე,  ი. ნიკოლა-

ძე,  დ.  კაკაბაძე, შ. ქიქოძე, ე. ახვლედიანი, ლ. გუდიაშვილი), ასევე, სხვა-

დასხვა ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა (მაგ., ფილოსოფია, ფსიქოლოგია, 

სოციოლოგია) წარმომადგენელი (შ. ნუცუბიძე, დ. უზნაძე, ერ. ტატი-

შვილი, კ. კაპანელი, გ. ქიქოძე და სხვ.) სწორედ ევროპაში (ძირითადად, 

გერმანიასა და საფრანგეთში) და დიდი ურბანული (ქალაქური) ყოფის 

ფარგლებში (პარიზი, ბერლინი, ლონდონი, ვენა, ბრიუსელი, ლაიპციგი 

და სხვ.) იღებდა ფუნდამენტურ ევროპულ განათლებას. ევროპაში 

ცხოვრებამ და მოღვაწეობამ კი შესაძლებლობა  მისცა  მომავალი თაობის  

ქართველ  მწერლებს  (კ. გამსახურდიას, გრ. რობაქიძეს, ნ. ლორთქიფა-

ნიძეს და სხვ.) გაეფართოებინათ შემოქმედებითი თვალსაწიერი და 

მხოლოდ საკუთარი ქართული კოლონიურ-პროვინციული ყოფის თვალ-

თახედვიდან არ განეჭვრიტათ სამყარო, ყოფიერება და ადამიანის არსი. 

შდრ.: „დიონისოს ღიმილში“ მე პირველად ვცადე ქალაქური ყოფის 
ასახვა და ქართული რომანის პერსონაჟების გალერეაში პირველად შე-
მოვიყვანე დიდი სულიერი კულტურის მატარებელი გმირი (იგულის-

ხმება რომანის მთავარი პერსონაჟი კონსტანტინე სავარსამიძე – კ. ბ.)“ 

(გამსახურდია 1992: 381). 

ეს უკვე იყო უმნიშვნელოვანესი და გადამწყვეტი წინაპირობა 

იმისა, რომ ნელ-ნელა წარმოქმნილიყო ქართული მოდერნისტული რო-

მანი. და მართლაც, 20-იან და 30-იან წლებში ერთმანეთის მიყოლებით 

იქმნება ქართული მოდერნისტული რომანები: კ. გამსახურდიას „დიო-

ნისოს ღიმილი“ [1925] (პირველი ქართული მოდერნისტული რომანი) და 

„მთვარის მოტაცება“ [1933-1934], გრ. რობაქიძის „გველის პერანგი“ [1926], 

მისივე რომანი-ფრაგმენტი „ფალესტრა“ (1928), დ. შენგელაიას „სანავარ-

დო“ [1926] და რომანი-ფრაგმენტი „ტფილისი“ [1928]. ამ რომანებში რო-

გორც ავტორთა, ისე მათ პერსონაჟთა თვალსაწიერი უკვე გაფართოებუ-

ლი და მრავალპლანიანია  ისინი მსოფლიო მასშტაბით აზროვნებენ, 

„ევროპული გაგებისანი“ (კ. გამსახურდია) არიან, თანამედროვე  ფილო-

სოფოსებს  ციტირებენ (მაგ., ფრ. ნიცშეს), სამყაროული, კოსმიური ტკი-

ვილები აწუხებთ, მათი ტრაგედია „ევროპული გაგების ახალგაზრდა 

კაცის ტრაგედიაა“ (კ. გამსახურდია). ამ თვალსაზრისით გავიხსენოთ, 

თუნდაც, გრ. რობაქიძისა და კ. გამსახურდიას რომანების პერსონაჟები  

არჩიბალდ მეკეში („გველის პერანგი“), კონსტანტინე სავარსამიძე („დიო-



284 
 

ნისოს ღიმილი“) ან თარაშ ემხვარი („მთვარის მოტაცება“). ისინი ევრო-

პული მასშტაბის, ევროპული ტიპის პერსონაჟები არიან: ერთი მხრივ, 

მათი აზროვნება ევროპული ყაიდისაა, ვინაიდან ეს პერსონაჟები (ისევე 

როგორც მათი ქართველი ავტორები) კარგად ერკვევიან თანამედროვე 

ევროპული ფილოსოფიის პრობლემატიკაში (მაგ., შესწავლილი აქვთ შო-

პენჰაურის, კირკეგორის, ნიცშეს, ფროიდის, ბერგსონის, შპენგლერის ფი-

ლოსოფიური მოძღვრებანი), ასევე კარგად ერკვევიან ევროპაში მიმდი-

ნარე მასშტაბური კულტურული, საზოგადოებრივი და პოლიტიკური 

ცვლილებების გამომწვევ მიზეზებში (მაგ., ევროპული სულიერი კულ-

ტურის დაცემა, რაც განპირობებული იყო ნიცშეს მიერ დიაგნოზებულ 

ღმერთის სიკვდილით), ვინაიდან მათ (როგორც პერსონაჟებს, ისე მათ 

ავტორებს) ამ პროცესებში (მოდერნის ეპოქა) თავადაც უწევთ ცხოვრება 

და მოღვაწეობა; მეორე მხრივ, ეს ახალი ტიპის „ქართველი“ პერსონაჟები 

ქართულ სოფლურ, ნახევრად სოფლურ თუ ქართული პროვინციული 

ქალაქის გარემოში კი არ ცხოვრობენ, როგორც მაგ., ი. ჭავჭავაძის, დ. 

კლდიაშვილის ან ე. ნინოშვილის პერსონაჟები, არამედ დიდი ურბანული 

(ქალაქური) ყოფის ფარგლებში მოღვაწეობენ და მთელს ევროპასა და 

აზიაში გადაადგილდებიან  პარიზი, რომი, ბერლინი, ლონდონი, 

მესოპოტამია, ირანი და ა. შ.  

2. თუმცა უნდა ითქვას, რომ ეს (მოდერნისტული) თხრობის ხერ-

ხები და მიდგომები ჯერ კიდევ XX ს. დასაწყისში, 900-იან და 10-იან 

წლებში გამოიყენებოდა მცირე პროზაულ ფორმებში, კერძოდ, „ვენის 

მოდერნიზმისა“ (გერმ. „Wiener Moderne“) და გერმანული ექსპრესიონიზ-

მის ნოველებსა (შდრ. ავსტრიელი არტურ შნიცლერის, ან გერმანელი 

გოტფრიდ ბენის ნოველები) და იმპრესიონისტულ მინიატურებში (შდრ. 

ავსტრიელი პეტერ ალტენბერგის მინიატურები).  

 



285 
 

ბიბლიოგრაფია: 

 

გამსახურდია 1992: გამსახურდია კ. თხზულებანი 20 ტომად, ტ. II. 

თბილისი: „დიდოსტატი“, 1992. 

ვიეტა  2007: Vietta S. Der  europäische  Roman  der  Moderne,  München:  

Fink, 2007. 

 

დამატებითი დამხმარე ლიტერატურა: 

 

ბრეგაძე, კონსტანტინე. მოდერნი და მოდერნიზმი, თბილისი: ლიტერა-

ტურის ინსტიტუტის გამომცემლობა, 2018. 

ბრეგაძე, კონსტანტინე. გრიგოლ რობაქიძე (გვ. 207-263); წიგნში: 

ქართული მოდერნიზმის ტიპოლოგია, რედ. გ. ლომიძე, ი. რატიანი, 

თბილისი: „მერიდიანი“, 2016. 

ბრეგაძე, კონსტანტინე. ქართული მოდერნიზმი: გრ. რობაქიძე, კ. გამ-

სახურდია, გ. ტაბიძე, თბილისი: „მერიდიანი“, 2013. 

ბრეგაძე, კონსტანტინე. გრიგოლ რობაქიძის რომანების პოეტიკა. ჟ. სჯა-

ნი. ჟურნალი ლიტერატურის თეორიასა და ლიტერატურათმცოდნე-

ობაში, 11, ლიტერატურის ინსტიტუტის გამომცემლობა, თბილისი, 2010 

(გვ. 58-68). 

გაგნიძე, ნუგეშა. ცხოვრება ორ სამყაროში – გრიგოლ რობაქიძე. 

თბილისი: „არტანუჯი“, 2021. 

გამსახურდია, ზვიად. ტრადიციის გაგება ტ. ს. ელიოტის შემოქმე-

დებაში. წიგნში: ზ. გამსახურდია, წერილები. ესსეები, თბილისი: „ხე-

ლოვნება“, 1991 (გვ. 250-264). 

გელაშვილი, თამარ. ალუზიები ლუის კეროლზე ჯეიმზ ჯოისის რო-

მანში „ღამისთევა ფინეგანისათვის“. საერთაშორისო ჟურნალი ჰუმანიტა-

რულ, ხელოვნებისა და ლიტერატურის დარგში, ტ. 4, 5, 2016 (გვ. 47-54). 

გელაშვილი, თამარ. ალუზიები ტ. ს. ელიოტზე ჯეიმზ ჯოისის 

რომანში „ღამისთევა ფინეგანისათვის“. მე-10 საერთაშორისო სიმპოზი-

უმი  მოდერნიზმი ლიტერატურაში (მასალები), ნაწილი I, თბილისი, 

თსუ გამომცემლობა, 2016 (გვ. 64-75). 

გელაშვილი, მანანა. მოდერნისტული ქრონოტოპი. თბილისი: „უნი-

ვერსალი“, 2018. 

გელაშვილი, მანანა. ტომას ვულფი დაკარგული დროის ძიებაში: მარ-

სელ პრუსტი თუ ჯოისი. VIII საერთაშორისო კონფერენცია ამერიკის-

მცოდნეობაში, ქუთაისი: აწსუ გამომცემლობა, 2017 (გვ. 52-62). 

გელაშვილი, მანანა. მოდერნისტული ქრონოტოპის გაგებისთვის ვირჯ-

ინია ვულფის რომანში „შუქურისკენ“. მე-10 საერთაშორისო სიმპოზიუმი 



286 
 

 მოდერნიზმი ლიტერატურაში (მასალები), ნაწილი II, თბილისი: თსუ 

გამომცემლობა, 2016 (გვ. 271-280).  

გომართელი, ამირან. ქართული სიმბოლისტური პროზა, თბილისი: 

თსუ გამომცემლობა, 1997. 

გრიგოლ რობაქიძე და თანამედროვე აზროვნება, რედ.-შემდგ. თ. 

ირემაძე, თბილისი: „ნეკერი“, 2011. 

დასავლეთ ევროპის ლიტერატურა (XX საუკუნე). ლიტერატურის ის-

ტორია, პოეტიკა, ურთიერთობანი. რედ. ნ. ორლოვსკაია, ნ. კაკაბაძე, 

თბილისი: თსუ გამომცემლობა, 1988.  

კაკაბაძე, ნოდარ. თანამედროვე გერმანულენოვანი ლიტერატურის 

ძირითადი ტენდენციები. კრებულში: დასავლეთ ევროპის ლიტერატურა 

(XX საუკუნე). ლიტერატურის ისტორია, პოეტიკა, ურთიერთობანი.რედ. 

ნ. ორლოვსკაია, ნ. კაკაბაძე, თბილისი: თსუ გამომცემლობა, 1988 (გვ. 58-123). 

კაკაბაძე, ნოდარ. თომას მანი, თბილისი: თსუ გამომცემლობა, 1973. 

კაკაბაძე, ნოდარ. ფრანც კაფკას ცხოვრება და შემოქმედება. წიგნში: ნ. კა-

კაბაძე, პორტრეტები და სილუეტები, თბილისი: „განათლება“, 1971 (გვ. 

63-91). 

კაკაბაძე, ნოდარ. თომას მანი და ფრანც კაფკა. წიგნში: ნ. კაკაბაძე, 

პორტრეტები და სილუეტები, თბილისი: „განათლება“, 1971 (გვ. 91-104). 

კაკაბაძე, ნოდარ. თანამედროვე დასავლური რომანი და მისი პოეტიკა. 

წიგნში: ნ. კაკაბაძე, პორტრეტები და სილუეტები, თბილისი: „განათ-

ლება“, 1971 (გვ. 104-124). 

კაკაბაძე, ნოდარ. თომას მანი. ადრეული შემოქმედება (1893-1900), 

თბილისი: თსუ გამ-ობა, 1967. 

კანკავა, გურამ. „დიონისოს ღიმილის“ მითოსური სტრუქტურა. ჟ. კრი-

ტიკა, 2, 1983 (გვ. 20-34). 

კვაჭანტირაძე, მანანა. ტრიქსტერი როგორც ანტიგმირი. კრებულში: 

ქართული ლიტერატურა მოდერნიზმისა და რეალიზმის მიჯნაზე, 

ლიტერატურის ინსტიტუტის გამომცემლობა: თბილისი, 2010 (გვ. 40-57). 

კობახიძე, თემურ. ტომას ელიოტი და მაღალი მოდერნიზმის ლიტერა-

ტურული ესთეტიკა, თბილისი: „უნივერსალი“, 2015. 

კოღუაშვილი, ბაია: მოდერნისტული ესთეტიკის ელემენტები მე-20 

საუკუნის ინგლისურ აღზრდის რომანში (ჯეიმს ჯოისი  „ხელოვანის 

პორტრეტი ახალგაზრდობისას“) ჯეიმზ ჯოისი  130: საერთაშორისო 

სამეცნიერო კონფერენციის მასალების კრებული. თბილისი: „უნივერ-

სალი“, 2012 (გვ. 91-106). 

კუპრეიშვილი, ნონა. მხატვრული და ეკონომიკური დისკურსის კორე-

ლაცია „ჯაყოს ხიზნების“ მიხედვით. კრებულში: ქართული ლიტერა-

ტურა მოდერნიზმისა და რეალიზმის მიჯნაზე, ლიტერატურის ინსტი-

ტუტის გამომცემლობა: თბილისი, 2010 (გვ. 64-73). 



287 
 

ლომიძე, გაგა. მამის წიაღში დაბრუნების გოეთესეული კონცეფცია და 

რობაქიძის „გველის პერანგი“. საიუბილეო კრებულში: გოეთე  250, 

ლიტერატურის ინსტიტუტის გამოცემა, თბილისი, 2001 (გვ. 145-151). 

ლომიძე, გაგა. გაუცხოების პრობლემა კ. გამსახურდიას „დიონისოს 

ღიმილში“. ლიტერატურული ძიებანი XIX, ლიტერატურის ინსტიტუტის 

გამოცემა, 1998 (გვ. 297-307). 

მე-20 საუკუნის დასავლეთევროპული და ამერიკული რომანის პოეტი-

კის საკითხები. ქუთაისი: აწსუ გამომცემლობა, 2006. 

მილორავა, ინგა. მითის მხატვრული ფუნქცია მოდერნისტულ ტექსტში 

(გვ. 76-91); კრებულში: ქართული ფოლკლორი 6(XXII), ლიტერატურის 

ინსტიტუტის გამომცემლობა, თბილისი, 2012. 

მილორავა, ინგა. გზის სივრცული მოდელი მოდერნისტულ ტექსტში 

(გვ. 133-142); წიგნში: ი. მილორავა, ალუბლისფერი ფარდის მიღმა, 

თბილისი: „მერიდიანი“, 2009. 

მოდერნიზმი ლიტერატურაში. მე-10 საერთაშორისო სიმპოზიუმის 

მასალები (ეძღვნება გალაკტიონ ტაბიძის დაბადებიდან 125 წლისთავს), 

ნაწილი I, ნაწილი II. თბილისი: თსუ გამომცემლობა, 2017. 

მოდერნიზმი და პოსტმოდერნიზმი: საერთაშორისო სამეცნიერო კონ-

ფერენციის მასალების კრებული. თბილისი: „უნივერსალი“, 2012. 

პაიჭაძე, თამარ. მოდერნიზმი და ქართული ლიტერატურა, თბილისი: 

თსუ გამომცემლობა, 2018. 

რატიანი, ირმა. ტექსტის ინტერპრეტაციული შესაძლებლობები. მიხე-

ილ ჯავახიშვილის „ჯაყოს ხიზნები“ (გვ. 74-82); კრებულში: ქართული 

ლიტერატურა მოდერნიზმისა და რეალიზმის მიჯნაზე, ლიტერატურის 

ინსტიტუტის გამომცემლობა: თბილისი, 2010. 

სიგუა, სოსო. ქართული მოდერნიზმი, თბილისი: „დიდოსტატი“, 2002. 

სიგუა, სოსო. მარტვილი და ალამდარი. კონსტანტინე გამსახურდიას 

შემოქმედება, ტ. I, თბილისი: „განათლება“,1991. 

ფირცხალავა, ნინო. ილიაუნის გზამკვლევი: „ჯადოსნური მთა“, 

თბილისი: ილიაუნის გამომცემლობა, 2019.  

ქართული მოდერნიზმის ტიპოლოგია, რედ. გ. ლომიძე, ი. რატიანი, 

თბილისი: „მერიდიანი“, 2016. 

ყარალაშვილი, რეზო. ჰერმან ჰესეს შემოქმედების პრობლემები, 

თბილისი: თსუ გამომცემლობა,1980. 

ყიასაშვილი, ნიკო. წინასიტყვაობა „ულისესათვის“ (გვ. V-XLVIII); წიგ-

ნში: ჯეიმზ ჯოისი, „ულისე“, ინგლისურიდან თარგმნა, წინასიტყვაობა 

და შენიშვნები დაურთო ნიკო ყიასაშვილმა, თბილისი: „მერანი“, 1983. 

შავგულიძე, ნუგზარ. მითოსური სემიოზისი მიხეილ ჯავახიშვილის 

შემოქმედებაში (გვ. 46-54); წიგნში: ნ. შავგულიძე, ჟამთააღმწერელნი 

(ლიტერატურული წერილები, სტატიები), თბილისი: „ციცინათელა“, 2005. 



288 
 

შათირიშვილი, ზაზა. ახალი დროის ნარატივები და მოდერნიზმის 

ლიტერატურა (რამდენიმე შენიშვნა) (გვ. 28-34); სჯანი, 5, ლიტერატურის 

ინსტიტუტის გამოცემა, თბილისი, 2004. 

ცხვედიანი, ირაკლი. მითოპოეტიკური ქრონოტოპი ჯონ დოს პასოსის 

რომანში „მანჰეტენ ტრანსფერი“ (გვ. 81-105); სჯანი. ჟურნალი ლიტერა-

ტურის თეორიასა და ლიტერატურათმცოდნეობაში, 21, ლიტერატურის 

ინსტიტუტის გამომცელობა, თბილისი, 2020.  

ცხვედიანი, ირაკლი. ჯონ დოს პასოსი და მისი რომანი მანჰეტენ 

ტრანსფერი (გვ. 221-247). ამერიკისმცოდნეობის მე-7 საერთაშორისო კონ-

ფერენციის მასალების კრებული, ქუთაისი: აწსუ გამომცემლობა, 2014.  

ცხვედიანი, ირაკლი. მოდერნისტული ქალაქი: ჯეიმზ ჯოისის 

დუბლინი და ჯონ დოს პასოსის ნიუ იორკი (ინგლისურ ენაზე) (გვ. 138-

147); ჯეიმზ ჯოისი – 130: საერთაშორისო სამეცნიერო კონფერენციის 

მასალების კრებული. თბილისი: „უნივერსალი“, 2012.  

ცხვედიანი, ირაკლი. ჯეიმზ ჯოისი და მოდერნიზმი (გვ. 119-131); 

მოდერნიზმი და პოსტმოდერნიზმი: საერთაშორისო სამეცნიერო კონფე-

რენციის მასალების კრებული. თბილისი: „უნივერსალი“, 2012.  

ცხვედიანი, ირაკლი. ჯეიმზ ჯოისის „ულისე“: მითოსი და სტრუქტუ-

რა (გვ. 321-332); სემიოტიკა. სამეცნიერო ჟურნალი,  8, თბილისი: 

„უნივერსალი“, 2010.  

ცხვედიანი, ირაკლი. ჯეიმზ ჯოისის „ულისე“: ტექსტი და სტრუქტურა 

(გვ. 38-56); სემიოტიკა. სამეცნიერო ჟურნალი,  6, თბილისი: „უნივერ-

სალი“, 2009. 

ცხვედიანი, ირაკლი. ჯონ დოს პასოსი და ჯეიმზ ჯოისი: ტრანსატ-

ლანტიკური ლიტერატურული მოდერნიზმის პოეტიკა (გვ. 164-174); 

ამერიკისმცოდნეობის მე-3 საერთაშორისო სამეცნიერო კონფერენციის 

მასალების კრებული, ქუთაისი: აწსუ გამომცემლობა, 2006.  

ცხვედიანი, ირაკლი. „წმინდა“ რომანი და „ეპიკური“ რომანი: მოდერ-

ნისტული რომანის ორი შესაძლებლობა“ (გვ. 7-28); მე-20 საუკუნის და-

სავლეთევროპული და ამერიკული რომანის პოეტიკის საკითხები, ქუთა-

ისი: აწსუ გამომცემლობა, 2006.  

ცხვედიანი, ირაკლი. ულისეს მითოპოეტიკა, ქუთაისი: აწსუ გამომ-

ცემლობა, 2006. 

წერედიანი, არჩილ. ქალაქური ტექსტი ქართულ მოდერნისტულ რო-

მანში (გვ. 7-37); სჯანი, ჟურნალი ლიტერატურის თეორიასა და ლიტერა-

ტურათმცოდნეობაში, 23, თბილისი: თსუ გამომცემლობა, 2022. 

წიფურია, ბელა. „ცისფერი ყანწები“ და ავანგარდი (გვ. 172-183); კრე-

ბულში: ლექსმცოდნეობა, V, თბილისი: ლიტერატურის ინსტიტუტის 

გამომცემლობა, 2012. 



289 
 

წიფურია, ბელა. მოდერნისტული გამოცდილება საქართველოში (გვ. 3-

18); კრებულში: ქართული ლიტერატურა მოდერნიზმისა და რეალიზმის 

მიჯნაზე, ლიტერატურის ინსტიტუტის გამომცემლობა: თბილისი, 2010. 

წიფურია, ბელა. სიტყვის სახელდებითი ფუნქცია სიმბოლიზმში და 

გრიგოლ რობაქიძის „სიტყვის როია“ (გვ. 247-253); ლიტერატურული 

ძიებანი, XXII, ლიტერატურის ინსტიტუტის გამოცემა, თბილისი, 2001. 

ჭოლაძე, მაია. თომას მანი და ალფრედ დიობლინი  რთული ურთი-

ერთობის ისტორია (გვ. 204-207); პერიოდული სამეცნიერო ჟურნალი 

„ინტელექტი“, 2(34), თბილისი 2009.  

ჭოლაძე, მაია. ალფრედ დიობლინი: „ბერლინი. ალექსანდერპლაცი“  

შექმნის ისტორიისათვის (გვ. 142-145); პერიოდული სამეცნიერო ჟურნა-

ლი „ინტელექტი“, 2(31), თბილისი 2008. 

ხომერიკი, მანანა. ჰიერატიული „გველის პერანგსა“ და „ფალესტრაში“ 

(გვ. 150-163); განთიადი,  2, 1990. 

ჯალიაშვილი, მაია. ქართული მოდერნისტული რომანი (XX საუკუნის 

20-იანი წლები), თბილისი: „წყაროსთვალი“, 2006. 

ჯანჯიბუხაშვილი, მაკო. მითის პოეტური ტრანსფორმაცია გრიგოლ 

რობაქიძის შემოქმედებაში, თბილისი: „წყაროსთვალი“, 2011. 

ჯეიმზ ჯოისი  130: საერთაშორისო სამეცნიერო კონფერენციის მა-

სალების კრებული. თბილისი: „უნივერსალი“, 2012.  

ჯეიმზ ჯოისი  100. საიუბილეო კრებული. ნიკო ყიასაშვილის რე-

დაქციით, თბილისი: თსუ გამომცემლობა, 1984. 

 

Andreotti, Mario. Die Struktur der modernen Literatur, Bern/Stuttgart/Wien: 

Haupt, 2009. 

Fähnders, Walter. Avantgarde und Moderne (1890-1933), Stuttgart/Weimar: 

Metzler, 2010. 

Gagnidse,  Nugescha / Schuchard,  Margret.  Grigol Robakidse (1880-1962). 

Ein georgischer Dichter  zwischen  zwei  Sprachen  und  Kulturen. Aachen: 

Shaker, 2011. 

Gay,  Peter.  Modernism.  The  Lure  of  Heresy. From  Baudelaire  to  Beckett  

and  Beyond, New York: W. W. Norton, 2008. 

Kiesel,  Helmut.  Geschichte  der  literarischen  Moderne.  Sprache – Ästhetik 

– Dichtung  im zwanzigsten Jahrhundert, München: Beck, 2004. 

Vietta, Silvio. Der europäische  Roman  der  Moderne,  München:  Fink, 2007. 

Vietta, Silvio.  Ästhetik  der  Moderne.  Literatur  und  Bild, München: Fink, 

2001. 

Vietta, Silvio (ed.). Ästhetische Moderne in Europa. Grundzüge und 

Problemzusammenhänge seit der Romantik, hrsg. von S. Vietta und D. Kemper, 

München: Fink, 1998. 



290 
 

 

კონსტანტინე ბრეგაძე 

 

პოსტმოდერნისტული რომანი 

(1960 – 2010 წწ.)  

 

დასავლეთში დაახლოებით XX ს-ის 60-იანი წლე-

ბიდან, ხოლო ჩვენში დაახლოებით 90-იანი წლებიდან 

ლიტერატურულ პროცესში ფეხს იკიდებს რომანის ახალი 

ტიპი, ე. წ. პოსტმოდერნისტული რომანი, რომელიც რო-

მანის ჟანრის ისტორიაში სრულიად ახალ ეტაპს ქმნის და 

პოეტიკური და იდეურ-მსოფლმხედველობრივი თვალსაზ-

რისით პრინციპულად უპირისპირდება, ერთი მხრივ, ტრა-

დიციული (რეალისტური) და, მეორე მხრივ, არატრადი-

ციული (მოდერნისტული) რომანის ტიპს. 

თუმცა როდესაც ვსაუბრობთ თანამედროვე პოსტმო-

დერნისტულ რომანზე, აუცილებლად უნდა გავითვალის-

წინოთ და გამოვყოთ თავად პოსტმოდერნის (დასაწყისი 

დასავლეთში 1960-იანი წლებიდან), როგორც ეპოქის, 

მსოფლმხედველობრივი და სოციოკულტურული მახასი-

ათებლები, ვინაიდან პოსტმოდერნისტული რომანი ზედ-

მიწევნით ასახავს და ავითარებს იმ მენტალურ და მსოფლ-

მხედველობრივ სპეციფიკას, რომელიც სიმპტომატურია 

პოსტმოდერნისათვის როგორც  სოციოკულტურული სივ-

რცისა და ეპოქისათვის, რომლის ფარგლებშიც ვითარდება 

პოსტმეტაფიზიკური ფილოსოფიური დისკურსი. 



291 
 

ამ თვალსაზრისით პირველ რიგში უნდა ითქვას, რომ 

პოსტმოდერნული ფილოსოფიისათვის დამახასიათებელია 

ანტილოგოცენტრიზმი  ლოგოცენტრისტული პარადიგ-

მების დეკონსტრუქციისადმი (დაშლისადმი) აპრიორული 

სწრაფვა: კერძოდ, პოსტმოდერნული ფილოსოფიური 

დისკურსი, პოსტმეტაფიზიკური ფილოსოფია (მიშელ 

ფუკო, ჟან ბოდრიარი, ჟან-ფრანსუა ლიოტარი, ჟაკ დერიდა, 

ჟილ დელიოზი და სხვ.), იმ მოტივით, რომ მისთვის  ნე-

ბისმიერი იდეალისტური და მეტაფიზიკური დისკურსი 

მხოლოდ გონების მოქმედებისა თუ ოპერაციის საფუძ-

ველზე მიღებული და სუბიექტზე თავსმოხვეული კონს-

ტრუქტია, იმთავითვე უკუაგდებს ყოფიერებაში, ისტორი-

აში ლოგოსის, გონის ცხოველმყოფელ მოქმედებას. ამგ-

ვარად, პოსტმეტაფიზიკური ფილოსოფიის ფარგლებში 

უარყოფილია თეზა, რომ ყოფიერებას, ისტორიულ პროცესს 

საფუძვლად უდევს რაიმე აბსოლუტური მეტაფიზიკური 

პირველსაწყისი  გონი, ლოგოსი. შესაბამისად, უარყოფი-

ლია პოსტულატი, რომ ყოფიერება ეფუძნება აბსოლუტური 

გონის მიერ წინასწარგანსაზღვრულ ღვთაებრივ და ჰარ-

მონიულ წესრიგს, რაიმე ღვთაებრივ ჩანაფიქრს (წიფურია 

2008: 264, 268; ციმა 2001: 125-127); ასევე უარყოფილია ადა-

მიანის/სუბიექტის ეგზისტენციის უმაღლესი ღვთაებრივი 

გონის/გონების მიერ განსაზღვრულობა.  

ამიტომ პოსტმოდერნულ/პოსტმეტაფიზიკურ ფილო-

სოფიაში უარყოფილია ყველა ის მსოფლმხედველობრივი 



292 
 

და ესთეტიკური პარადიგმა თუ სისტემა (და სისტემურობა 

ზოგადად), რომლებიც აფუძნებდნენ სამყაროს იმგვარ 

მოდელს, რომელშიც ყოფიერებისა და ადამიანის არსებობა 

წარიმართება ღვთაებრივი და/ან რაციონალური კანონზო-

მიერებით, რისი წყალობითაც სამყაროში/ყოფიერებაში 

თითქოსდა მყარდება წესრიგი და უმაღლესი ღვთაებრივი 

ზნეობა. შესაბამისად, უარყოფილია მეტაფიზიკური ფილო-

სოფიური დისკურსი (კანტი, ფიხტე, ჰეგელი, შელინგი), 

ლოგოსზე, პირველსაზრისზე ორიენტირებული შუასაუ-

კუნეების, რენესანსის, განმანათლებლობის, რომანტიზმისა 

და მოდერნიზმის ხელოვნება (შდრ., იმავე ლიოტართან 

პოსტმოდერნი გაგებულია როგორც მესიანისტური დიდი 

მეტანარატივების [ფრანგ. grands récits, métarécits]  ქრის-

ტიანობა, რენესანსი, ჰუმანიზმი, განმანათლებლობა, სოცი-

ალიზმი, მარქსიზმი, კომუნიზმი და ა. შ. –დასასრული):  

„თუკი მის (ისტორიის  კ. ბ.) გენეალოგიას ჩავუღ-

რმავდებით, აღმოვაჩენთ, რომ ისტორია სულაც არ ისახავს 

მიზნად ჩვენი იდენტობის საფუძვლების წარმოჩენასა და 

ჩვენი იდენტობის განვითარებას, არამედ პირიქით: ისტო-

რიის მიზანია მათი გაუქმება. ისტორია არ წარმოაჩენს იმ 

ერთადერთ პირველსაწყისს, საიდანაც, მეტაფიზიკოსთა 

თანახმად, ჩვენ წარმოვსდგებით და რომელსაც, როგორც 

ჩვენს პირველსამშობლოს, ვუბრუნდებით. არამედ, ისტო-

რია წარმოაჩენს ყველანაირ რღვევას/წყვეტას („disconti-



293 
 

nuities“), რომელთაც ჩვენ შევუპყრივართ“ (თარგმანი ჩემია 

 კ. ბ.) (Foucault 1994: 154). 

ამგვარად, პოსტმოდერნული ფილოსოფია, საბოლო-

ოდ, მიდის პირველსაზრისის, პირველიდეის, იმ „ტრანს-

ცენდენტალური ბიძგის“ უარყოფამდე, რომლის საფუძ-

ველზეც, მეტაფიზიკური ცნობიერების მიხედვით, ყოფი-

ერებაში მყარდება ჰარმონია და ადამიანის არსებობას აზრი 

ენიჭება. შესაბამისად, პოსტმოდერნულ ფილოსოფიაში სა-

კაცობრიო ისტორიის განმავლობაში ჩამოყალიბებული 

ნებისმიერი მეტაფიზიკური თუ იდეალისტური სააზროვ-

ნო, ღირებულებითი და სახელოვნებო პარადიგმა აპრი-

ორულად განიხილება როგორც სუბიექტისათვის თავსმოხ-

ვეული იდეოლოგიური კონსტრუქტი, რომლის დეკონს-

ტრუქციაც აუცილებლად უნდა მოხდეს (მეცლერი… 2008: 

473;  ციმა 2001: 126). 

აქ კი ცხადი ხდება, რომ პოსტმოდერნული ფილო-

სოფია,  ერთი მხრივ,  ეფუძნება ფრიდრიჰ ნიცშეს (1844-

1900) ღმერთის სიკვდილის პოსტულატსა და ღირებულე-

ბათა გადაფასების თეზას (ფუკო, დერიდა), მეორე მხრივ, 

მარტინ ჰაიდეგერის (1889-1976) გადაგდებულობისა (გერმ. 

Geworfenheit) და დაძლევის/გადალახვის (გერმ. Verwin-

dung) პოსტულატებს (დერიდა) (მეცლერი… 2008: 473), რი-

თაც ჰაიდეგერმა, ერთი მხრივ, თანამედროვე ადამიანის 

(და, ზოგადად, ადამიანის) ეგზისტენციის უსაზრისობა, 

აბსურდულობა, ამაოება და სრული უპერსპექტივობა და-



294 
 

ახასიათა, მეორე მხრივ, ისტორიული პროცესის ტელე-

ოლოგიურობა უკუაგდო. შესაბამისად, ჟან ბოდრიარი 

(1929-2007) აფუძნებს თეზას, რომ პოსტმოდერნი არის მო-

დერნის რადიკალიზება (მეცლერი… 2003: 65). ეს ნიშნავს 

იმას, რომ საბოლოოდ სწორედ პოსტმოდერნის ეპოქაში 

აღწევს თავის კულმინაციას, როგორც ღმერთის სიკვდი-

ლის ვითარება, ანუ მყარი მსოფლმხედველობრივი ღირე-

ბულებების დესტრუქცია, ისე ადამიანის ეგზისტენციის 

უსაზრისობა. 

 ამგვარად, პოსტმოდერნული ფილოსოფია იზიარებს 

რა ნიცშესეულ ღმერთის სიკვდილის, ანუ ლოგოცენ-

ტრისტული ცნობიერების დეკონსტრუქციისა და ჰაიდეგე-

რისეულ გადაგდებულობის თეზისს, კიდევ უფრო აუკი-

დურესებს ამ კრიზისულ ვითარებას და საბოლოო ფაზამდე 

მიჰყავს იგი იმით, რომ პოსტმოდერნისტი ფილოსოფოსები 

საბოლოოდ უარყოფენ ლოგოსის  უპირველესყოვლისა, 

სახარებისეული ლოგოსის  იდეას, ვინაიდან მათ, იმავე 

რომანტიკოსებისაგან განსხვავებით, ვერ წარმოუდგენიათ 

ყოფიერებასა და ადამიანის ეგზისტენციაში ლოგოსის ცხო-

ველმყოფელი მოქმედება ყოველგვარი სისტემურობისა და 

იდეოლოგიური კონსტრუქტების მიღმა. ამასთან, პოსტმო-

დერნული ფილოსოფიური დისკურსი, ზუსტად ისე, რო-

გორც ეს ჯერ კიდევ არტურ შოპენჰაუერისა (1788-1860) და 

ფრიდრიჰ ნიცშეს ნების მეტაფიზიკაშია განვითარებული, 

გამორიცხავს ყოველგვარ ტელეოლოგიას, ანუ ყოფიერება-



295 
 

ში რაიმე უმაღლესი სულიერი მიზნისაკენ თანმიმდევრულ 

სვლას, როგორც ეს, მაგ., ქრისტიანობაშია მოცემული  

ზეციური სასუფევლის დამკვიდრებისაკენ და ღვთის ხა-

ტობის იდეალის განხორციელებისაკენ, როგორც უმაღლესი 

საკაცობრიო მიზნისაკენ, სწრაფვა; ან, როგორც ეს განმა-

ნათლებლობასა და იდეალისტურ ფილოსოფიაშია მოცე-

მული  უმაღლესი ადამიანობის იდეალისაკენ და ჰუმა-

ნისტური საზოგადოების ჩამოყალიბებისაკენ კაცობრიობის 

თანმიმდევრული და კანონზომიერი სვლა (ლესინგი, კანტი, 

გოეთე, შილერი, ვ. ფონ ჰუმბოლდტი, ჰეგელი) (ციმა 2001: 

130-140). 

სწორედ ამ თავისი ანტილოგოცენტრისტული პათო-

სისა და ანტიიდეოლოგიური დისკურსის გამო, პოსტმო-

დერნული ფილოსოფია ანგრევს ტრადიციულ დიქოტო-

მიურ სკალას და ნიცშეზე დაყრდნობით აცხადებს შემეც-

ნებით იმორალიზმს, ანუ აუქმებს ორმაგი კატეგორიებით 

აზროვნებასა და დუალისტურ აქსიოლოგიურ (ღირებულე-

ბით) დაყოფას: ღმერთი vs. ეშმაკი, სამოთხე vs. ჯოჯოხეთი, 

სული vs. ხორცი, ჭეშმარიტება vs. სიყალბე, აბსოლუტური 

vs. რელატიური, უსასრულობა vs. სასრულობა, ტრანსცენ-

დენტურობა vs. იმანენტურობა, უკვდავება vs. მოკვდავობა, 

ცნობიერი vs. არაცნობიერი, სიკეთე vs. ბოროტება, ზნე-

ობრივი vs. არაზნეობრივი, სუბიექტი vs. ობიექტი და ა. შ.  

შესაბამისად, პოსტმოდერნული ფილოსოფიის პირო-

ბებში გვაქვს ღირებულებათა რელატივიზმი (ფარდობი-



296 
 

თობა) და პლურალიზმი, რაც ნიშნავს იმას, რომ დიქოტო-

მიის შემადგენელი ნაწილებიდან არც ერთი მათგანი არ 

არის საბოლოო ჯამში ჭეშმარიტი, არც ერთ მათგანს არ 

გააჩნია პრეტენზია აბსოლუტურ ჭეშმარიტებაზე, არც ერ-

თი მათგანი არ აღემატება მეორეს (აქსიოლოგიური რე-

ლატივიზმი). ამით კი პოსტმოდერნული ფილოსოფიური 

დისკურსი აფუძნებს მსოფლმხედველობრივ პლურა-

ლიზმს, მსოფლმხედველობრივ ინდიფერენტულობას (გერ. 

Indifferenz, ინგლ. indifference, ფრანგ. indifférance), ანუ 

განურჩევლობასა და ნებისმიერობას (ციმა 2001: 128), რაც 

ეთიკურ და გნოსეოლოგიურ სიბრტყეზე მსოფლმხედვე-

ლობრივ კონფორმიზმსა და მყარი მსოფლმხედველობრივი 

პოზიციის უქონლობას, ეგზისტენციურ დეზორიენტაციასა 

და სამყაროში თვითიდენტობის ვერ მოპოვებასაც შეიძლება 

ნიშნავდეს. თუმცა, აქ ისიც უნდა ითქვას, რომ პოსტმო-

დერნული ფილოსოფიის, ანუ, პოსტმეტაფიზიკური ფილო-

სოფიის დამსახურება ისაა, რომ იგი, ერთი მხრივ, უპი-

რისპირდება და აკრიტიკებს იდეოლოგიზებულ ლოგო-

ცენტრიზმს, დიდი ნარატივების იდეოლოგიურ წნეხს სუ-

ბიექტის ცნობიერებაზე, მეორე მხრივ, ნიცშეზე დაყრ-

დნობით ამ იდეოლოგიათა ანალიზისა და კრიტიკისას 

ხსნის ახალ პერსპექტივას, ქმნის ახალ სივრცეს სწორედ იმ 

მეტაფიზიკურ „მონაცემთა“ ხელახალი, აწ უკვე ინდივიდუ-

ალური და არაიდეოლოგიზებული გააზრებისათვის (ფუ-

კო, დერიდა).  



297 
 

ამგვარად კი იქმნება წინაპირობები ურთიერთდაპი-

რისპირებული მსოფლმხედველობრივი და/თუ ესთეტიკუ-

რი პოზიციების ერთიან კულტურულ სივრცეში თანაარ-

სებობისათვის და ამ ვითარებაში არც ერთ მათგანს არ ენი-

ჭება ჭეშმარიტების ინდექსი: მაგ., ლიბერალიზმი და კონ-

სერვატიზმი, ნაციონალიზმი და კოსმოპოლიტიზმი, დე-

მოკრატია და დიქტატურა, პარლამენტარიზმი და ავტო-

რიტარიზმი, ელიტარიზმი და პლებეიზმი, კლასიკური 

ხელოვნება და მასობრივი ხელოვნება და ა. შ.  

მართალია ამ კონდიციას ბოდრიარი „კულტურულ 

ბულიონს“ უწოდებს (ელიზბარაშვილი 2011: 7), მაგრამ ამ 

„ბულიონის“ ფარგლებში უკვე მოცემულია პლურალისტუ-

რი სივრცე და ალტერნატივათა შესაძლებლობანი, ხოლო 

პოსტმოდერნისტული ხელოვნების სივრცეში გვაქვს ისტო-

რიულად აქამდე არსებული ყველა სტილისა და მიმდინა-

რეობის თანაარსებობა, რასაც ესთეტიკური ეკლექტიზმი-

საკენ, ანუ ესთეტიკური ნაზავისაკენ, ქიმერული უსა-

ხურობისა და სიმულაკრულობისაკენ, ე.ი. უშინაარსო, 

უსაზრისო ნიშნების უსასრულო კვლავწარმოებისაკენ მივ-

ყავართ (წიფურია 2008: 265). ბოდრიარის ანალოგიით, ამ 

ესთეტიკურ კონდიციას ესთეტიკური ბულიონი შეგვიძ-

ლია ვუწოდოთ, თუმცა, ეს „ესთეტიკური ბულიონი“, ანუ 

ესთეტიკური პლურალიზმი და ეკლექტიზმი ახალ-ახალი 

და უსასრულო სახელოვნებო თამაშების წინაპირობა ხდე-

ბა. ამ თამაშის ფარგლებში კი ნეიტრალდება და დეკონ-



298 
 

სტრუირდება იდეოლოგიური კონსტრუქტები, იდეოლო-

გიზებული დიდი ნარატივები და ლოგოცენტრისტული 

პარადიგმები (გასული საუკუნის 60-იან-80-იან წლებში 

ყველაზე ეფექტურად ამ დეკონსტრუქტივისტულ თამაშს 

როკ-მუსიკა  და კინოხელოვნება  ახორციელებდა  თავიან-

თი მასობრივ, მასშტაბური და მულტიგამომსახველობითი 

თვისებების გამო). 

აქ კი ზღვარი იშლება  ელიტარულ და არაელიტა-

რულ, „მაღალ“ და „დაბალ“ ხელოვნებას შორის და თანა-

ბარი ღირებულება ენიჭება როგორც ლეონარდო და-ვინჩის 

„მონა ლიზას“, ისე ენდი უორჰოლის (1928-1987) „მერლინ 

მონროს“ აპლიკაციებს, როგორც აფროდიტეს, აპოლონისა 

თუ ნიკეს ანტიკურ ქანდაკებებს, ისე „კოკა-კოლას“ თუნუ-

ქის ქილის ინსტალაციას და ა. შ. (შდრ. უორჰოლის პოს-

ტულატი  „All is pretty“). ამის გამო თანამედროვე პოსტ-

მოდერნისტული ხელოვნება ფუძნდება მასობრივ ხელოვ-

ნებად, ანუ მასობრივ მომხმარებელზე გათვლილ ზედაპი-

რულ, უსაზრისო, უშინაარსო მასობრივ ხელოვნებად, რომ-

ლის ერთადერთი ფუნქციაა დეკორი ან გართობა, ხოლო 

არსი „დეკორაციულობა“ ან „ივენთურობა“ (მაგ. პოპ-არტი, 

ან პოპ-მუსიკა). 

ამგვარად, ვინაიდან პოსტმოდერნული ფილოსოფიის 

მიხედვით, მოვლენათა სინამდვილის, სამყაროსეული მოვ-

ლენების მიღმა არ არსებობს მეტაფიზიკური პირველსაზ-

რისი, ვინაიდან ყოფიერებას საფუძვლად არ უდევს ღვთა-



299 
 

ებრივი პირველსაწყისი, ვინაიდან „ღმერთი მოკვდა“, შე-

საბამისად, წარმოსაჩენი/გამოსავლენი და გასაცხადებელიც 

არაფერია: ანუ გარესამყარო მიღმიერი ტრანსცენდენტური 

სამყაროს ნიშანი, გამოვლინება, ღვთაებრივი შემოქმედე-

ბის პროდუქტი, ღვთაებრივი ტრანსცენდენეტურობის გა-

მოცხადების სფერო კი აღარ არის და მის მიღმა რაიმე მე-

ტაფიზიკური იდეა, მეტაფიზიკური პირველსაზრისი კი არ 

უნდა ვეძიოთ, არამედ გარესამყარო და მასში მიმდინარე 

მოვლენები სიმულაკრებია, სიმულაციებია, ცარიელი ნიშ-

ნებია, რომლებიც აღარაფერს აღნიშნავენ და არაფერს 

მიემართებიან. 

ამიტომ სამყაროში თუ თავის მიერვე შექმნილ კულ-

ტურაში ადამიანს მხოლოდ უსაზრისო ნიშნებთან და 

საგნებთან, სიმულაციებთან/სიმულაკრებთან აქვს მიმარ-

თება, რომელთა მიღმა არავითარი საზრისი აღარ მყოფობს 

და მხოლოდ სიცარიელეა (შდრ. ბოდრიარისეული „დედ-

ნის დაკარგვის“ პოსტულატი). ამრიგად, პოსტმოდერნული 

ფილოსოფიური დისკურსი აუქმებს აღსანიშნისა და აღ-

მნიშვნელის დიქოტომიას, შესაბამისად, აუქმებს ემპირი-

ული გარესამყაროსა და ტრანსცენდენტურ-მეტაფიზიკური 

რეალობის დიალექტიკას და გარესამყაროს აღარ მოიაზ-

რებს ტრანსცენდენტურობის ნიშნად, მის გამოხატულებად 

და აფუძნებს გამოვლინების (გერმ. Erscheinung), ნიშნის 

უფუნქციობას: ანუ ვიღებთ გამოვლინებას (ნიშანს), რომე-



300 
 

ლიც არც არაფერს აღნიშნავს და არც არაფერზე მიანიშნებს, 

ვიღებთ ნიშანს, რომლის მიღმაც სიცარიელეა.  

ამიტომ პოსტმოდერნული ფილოსოფია ავითარებს, 

ერთი მხრივ, გამოხატულების/აღმნიშვნელისა და, მეორე 

მხრივ, გამოსახატის/აღსანიშნის დეკონსტრუქციას. 

შესაბამისად, პოსტმოდერნულ ფილოსოფიურ დის-

კურსში  ა) ყოფიერება არ განიხილება ღვთაებრივი ჩანა-

ფიქრის გამოვლინებად, ბ) ენა/ენობრივი ნიშანი არ გამო-

ხატავს (ვერ აფუძნებს) ერთ კონკრეტულ მთავარ იდეას, 

ვინაიდან მის ფარგლებში დესტრუირებულია (დარღვე-

ულია, დაშლილია) აღსანიშნისა და აღმნიშვნელის მთლი-

ანობა  მათი ერთჯერადობა და ერთადერთობა, გ) ხე-

ლოვნება არ გამოხატავს ავტორისეულ რაიმე ღრმა ჩანა-

ფიქრს, იგი იქმნება ყოველგვარი მსოფლმხედველობრივი 

(ლოგოცენტრისტული) მოტივაციის/საფუძვლის გარეშე, 

ანუ გვაქვს ხელოვნების ნიმუში საზრისის გარეშე (მაგ., 

ენდი უორჰოლის „მონალიზას“ პოპარტული აპლიკაციები, 

რაც არის ასლის ასლი, ანუ ასლი ორიგინალის, საზრისის 

გარეშე). 

შესაბამისად, პოსტმოდერნული ფილოსოფია აფუძ-

ნებს სამი ტიპის სიკვდილს, „სამმაგ სიკვდილს“  ღმერთის, 

სუბიექტისა და ავტორის „სიკვდილს“: ა) იგი ძალაში ტო-

ვებს ნიცშეს პოსტულატებს ღმერთის სიკვდილისა და 

ღირებულებების გადაფასების შესახებ  ე. ი. არ არსებობს 

ღმერთის ცხოველმყოფელი იდეა, a priori არ არსებობს 



301 
 

საფუძველმდები ეგზისტენციური და ზნეობრივი ორი-

ენტირი (დერიდა, ბოდრიარი); ბ) ნიცშეს, ფროიდსა და 

ჰაიდეგერზე დაყრდნობით აცხადებს სუბიექტის სიკვ-

დილს (ფუკო), რაც ნიშნავს იმას, რომ ადამიანი განიხილება 

არა როგორც ცნობიერი, მოაზროვნე სუბიექტი, რომელიც 

საკუთარი გონების ძალმოსილების საფუძველზე მყარ 

ეთიკურ და შემეცნებით ღირებულებებზე აგებს საკუთარ 

ქმედებასა და არსებობას, არამედ ადამიანი განიხილება, 

როგორც ინსტინქტებსა და ლტოლვების საფუძველზე 

იმპულსურად მოქმედი არსება, რომლის არსებობას წარ-

მართავს მის არაცნობიერში აპრიორულად მოცემული ძა-

ლაუფლების ნება. აქ კი იკვეთება ვაიმარის კლასიკის ჰუ-

მანისტური იდეალის დესტრუქცია, რაც (იდეალი) გაცხა-

დებულია იოჰან ვოლფგანგ გოეთესა (1749-1832) და ფრიდ-

რიჰ შილერის (1759-1805) ცნობილ ლირიკულ ტექსტებში 

(შდრ. გოეთეს „Das Göttliche“ და შილერის „An dieFreude“), 

ან ბეთჰოვენის მე-9 სიმფონიაში, რასაც უპირისპირდება 

სტენლი კუბრიკი თავისი ფილმით „მექანიკური ფორთო-

ხალი“ (1971), სადაც რეჟისორი, ერთი მხრივ, სწორედ სუ-

ბიექტის „პოსტმოდერნისტულ სიკვდილს“ გვთავაზობს, 

მეორე მხრივ, პოსტმოდერნის ეპოქაში განმანათლებლური 

და ჰუმანისტური იდეალების საბოლოო კრახს გვიჩვენებს, 

რაც ვლინდება ფილმში გამოყენებული ბეთჰოვენის სიმ-

ფონიური მუსიკის პაროდირებაში. ამასთან პოსტმოდერ-

ნის ეპოქაში ადამიანის ეგზისტენცია განიხილება როგორც 



302 
 

გადაგდებულობა (გერმ. Geworfenheit): ეს არის ისეთი ტი-

პის არსებობა, რომელსაც არც ლოგიკური დასაწყისი აქვს 

და არც დასასრული, ვინაიდან იგი იმთავითვე საზრისსაა 

მოკლებული (მაგ., აქ გვაქვს ქრისტიანული ესქატოლოგი-

ური სწავლების დეკონსტრუქცია/დესტრუქცია). ასეთი 

ტიპის ეგზისტენციის ფარგლებში კი სუბიექტი განიხილე-

ბა როგორც „გამოგდებული/გამოტყორცნილი პროექტი“ 

(გერმ. „geworfener Entwurf“) (ჰაიდეგერი); გ) ავტორის სიკ-

ვდილი (ბარტი): თუკი ყოფიერებაში არ არსებობს ღვთა-

ებრივი წესრიგი და მეტაფიზიკურ-საკრალური საზრისი, 

შესაბამისად, თანამედროვე პოსტმოდერნისტული ხელოვ-

ნებაც არც არაფერს მიემართება და არც არაფერს გადმოს-

ცემს, არაფერზე არ იძლევა შეტყობინებას და ესე იგი არც 

მას გააჩნია საზრისი, ვინაიდან თანამედროვე პოსტმო-

დერნისტული ხელოვნების ნიმუში იქმნება ავტორისეული 

ღრმა ჩანაფიქრის გარეშე, ავტორი არანაირ იდეურ-მსოფლ-

მხედველობრივ შინაარსს არ აქსოვს მასში და ამით ავტორი 

გაუცხოებულია საკუთარი ხელოვნების ქმნილებისადმი. 

შესაბამისად, პოსტმოდერნისტული ხელოვნების ნიმუშის 

სახით გვაქვს უსაზრისო, უშინაარსო ხელოვნების ქმნი-

ლება, ანუ სიმულაცია, სიმულაკრა, რომლის მიღმაც სიცა-

რიელეა, იგი არის ნიშანი აღსანიშნის გარეშე. აქაც, ხე-

ლოვნების ნიმუში არის გადაგდებულობა, ანუ დაუსრუ-

ლებელი ნაწარმოები, თავისებური კონსტრუქცია, არსა-

იდან „გამოგდებული/გამოტყორცნილი პროექტი“ (გერმ. 



303 
 

„geworfener Entwurf“) (ჰაიდეგერი), რომელიც არსაითკენ 

ისწრაფვის. ხელოვნების ქმნილების ეს ტიპი შეესაბამება 

ხელოვნების ქმნილებათა დიაქრონულ ჭრილში განსაზღ-

ვრის ბოდრიარისეული სკალის მეოთხე ტიპს, რომლის 

მიხედვითაც, საუბარია ხელოვნების ქმნილებაზე, „რომელ-

საც არავითარი კავშირი არა აქვს არანაირ რეალობასთან 

(არც ემპირიულთან და არც არაემპირიულთან, არც სოცი-

ალურთან და არც ტრანსცენდენტურთან  კ. ბ.), იგი სა-

კუთარი თავის წმინდა სიმულაციაა“ (ბოდრიარი), მხო-

ლოდ თავის თავზე მიმართულ სიმულაკრათა არტისტუ-

ლი თამაშია. 

პოსტმოდერნისტული რომანის პოეტოლოგიაში ზედ-

მიწევნით გათვალისწინებულია პოსტმოდერნული ფილო-

სოფიის ეს ანტილოგოცენტრისტული პათოსი და გაზი-

არებულია მისი მთავარი პოსტულატი სიღრმისეული რე-

ალობის არარსებობის შესახებ. ამიტომაც, პოსტმოდერ-

ნისტული რომანის პოეტოლოგია ითვალისწინებს პოსტუ-

ლატს ყოფიერების სრული უსაზრისობის, სიმულაკრუ-

ლობისა და სამყაროს საფუძველმდები მეტაფიზიკურ-

ტრანსცენდენტური პირველსაწყისის არარსებობის შესახებ. 

შესაბამისად, პოსტმოდერნისტული რომანის დისკურსი 

აღარ ავითარებს რაიმე უმაღლესი იდეალისაკენ სწრაფვას 

და იმთავითვე გამორიცხავს სიღრმისეული რეალობის 

(ტრანსცენდენტურობის) რაიმე ფორმით ასახვის აუცილებ-

ლობას, ან ამა თუ იმ ზოგადსაკაცობრიო ჰუმანისტური 



304 
 

მაღალეთიკური პოსტულატის გადმოცემისა და მისადმი 

მყარი მსოფლმხედველობრივი პოზიციის შემუშავების 

აუცილებლობას. 

ამიტომაც, პოსტმოდერნისტული რომანის პოეტოლო-

გია არსებითად ეყრდნობა პოსტმოდერნული ფილოსოფი-

ის პოსტულატს მყარ მსოფლმხედველობრივ ღირებულე-

ბათა დაფუძნების მიზანშეუწონლობის შესახებ და უკუ-

აგდებს რაიმე ლოგოცენტრისტული თეზისის განვითარე-

ბას  მაგ., სწრაფვას უმაღლესი ტრანსცენდენტური ეგზის-

ტენციის დამკვიდრებისაკენ. შესაბამისად, პოსტმოდერნის-

ტული რომანის პოეტოლოგია, პირველ რიგში, უპირისპირ-

დება რომანის ფრიდრიხ შლეგელისეულ და ჰეგელისეულ 

გაგებას, რომლის მიხედვითაც, რომანი იმთავითვე ყოფი-

ერებაზეა მიმართული, რომ რომანი უნდა ასახავდეს სუბი-

ექტის ეგზისტენციურ დრამას და ტელეოლოგიის პრინცი-

პის გათვალისწინებით უნდა აფუძნებდეს უმაღლესი იდე-

ისაკენ/იდეალებისაკენ და ეთიკური სრულყოფისაკენ სუ-

ბიექტის სწრაფვას. 

ყოველივე ამის საპირისპიროდ, პოსტმოდერნისტუ-

ლი რომანი სამყაროს  ჭეშმარიტი  საზრისის განჭვრეტასა 

და მის წვდომაზე კი არ არის ორიენტირებული, იგი ლო-

გოცენტრისტულ  ღირებულებათა  ხელახალ  გააზრებასა 

და განვითარებას კი არ ცდილობს, სუბიექტის ონტო-

ეგზისტენციური პრობლემატიკის მხატვრულ გააზრებასა 

და სუბიექტისათვის ახალი მაიდენტიფიცირებელი (თვით-



305 
 

შემეცნებითი და ეთიკური) ორიენტირების დასახვას კი არ 

გვთავაზობს, როგორც ეს განმანათლებლური, რომანტიკუ-

ლი, რეალისტური თუ მოდერნისტული, ან ე. წ. ახალი სუ-

ბიექტივიზმის  რომანებისთვისაა  დამახასიათებელი (მაგ., 

ჟ-ჟ. რუსოს, ი. ვ. გოეთეს, ნოვალისის [ფრ. ფონ ჰარდენბერ-

გი], ფრ. შლეგელის, ე.თ.ა. ჰოფმანის, ო.  ბალზაკის, ჩ. დი-

კენსის, ჯ. გოლზუორთის,  გ. ფლობერის, ლ. ტოლსტოის, 

თ. დოსტოევსკის, თ. მანის, ჰ. ჰესეს, ჰ. ბროხის, რ. მუზი-

ლის, ა. დიობლინის, ჯ. ჯოისის, უ. ფოლკნერის, ჯ. დოს პა-

სოსის, მ. პრუსტის, ა. კამიუს, ფრ. კაფკას, ჰ. ბიოლის, გ. გრა-

სის, კრ. ვოლფის, კ. გამსახურდიას, გრ. რობაქიძის, მ. ჯა-

ვახიშვილის, დ. შენგელაიას, ო. ჭილაძის, ო. ჩხეიძის და ა. შ. 

რომანები), არამედ პოსტმოდერნისტული რომანი, უპირ-

ველეს ყოვლისა, ონტოტექსტია (გ. მარგველაშვილი), ანუ 

თავადაა თვითკმარი ყოფიერება, თავისთავში დასრულე-

ბული ესთეტიკური ფენომენი, ყოფიერება ყოფიერებაში, 

ლიტერატურული  ტექსტი  თავის  თავად. ეს  კი  ნიშნავს:  

1. პოსტმოდერნისტულ რომანს არავითარი მსოფლმხედვე-

ლობრივი და ეთიკური მიმართება (როგორც ამას რომა-

ნისგან ჰეგელი და შლეგელი მოითხოვდნენ) არა აქვს არც 

ტრანსცენდენტური და არც გარემომცველი ემპირიული, 

ისტორიული, სოციოკულტურული თუ საყოფაცხოვრებო 

სინამდვილისადმი; 2. შესაბამისად, იგი არ ასახავს ტექსტის 

მიღმა არსებულ რეალურ გარესამყაროს, მას არავითარი 

მიმართება არა აქვს ამ სინამდვილისადმი, ეს ყველაფერი 



306 
 

მას არ აინტერესებს, მისადმი გულგრილია; 3. ერთადერ-

თი, რასაც პოსტმოდერნისტული რომანი ასახავს, არის 

„საკუთარი თავი“, ანუ რომანის ტექსტში ასახული ყოფი-

ერება, თავად რომანის ყოფიერებაა.  

ამგვარად, პოსტმოდერნისტული რომანი თავის თავს 

აფუძნებს როგორც თავის თავში ჩაკეტილ, „მონადური“ 

ტიპის ტექსტს, თავისებურ „წმინდა“ ტექსტს, „წმინდა“ ფიქ-

ციას, „წმინდა“ სახელოვნებო კონსტრუქციას. შესაბამისად, 

პოსტმოდერნისტული რომანის ტექსტში მოცემულია ახა-

ლი ტექსტისეული სინამდვილე, ახალ ტექსტისეული ზე-

რეალობა (ე. წ. ჰიპერრეალობა), ტექსტისეული ვირტუ-

ალური (წარმოსახვითი) ესთეტიკური რეალობა. 

ახლა კი დეტალურად განვიხილოთ პოსტმოდერნის-

ტული რომანის პოეტიკური მახასიათებლები. პოსტმო-

დერნისტული რომანის პოეტიკის ერთ-ერთი თვალშისა-

ცემი მახასიათებელია მისი ეკლექტურობა, რაც განპირო-

ბებულია იმით, რომ ავტორი ხშირად იყენებს ისტორი-

ულად უკვე არსებულ, მაგ., ბაროკოს, განმანათლებლური, 

რომანტიკული, რეალისტური ან მოდერნისტული რომა-

ნის მზა პოეტოლოგიურ პრინციპებს; ან სარგებლობს რო-

მანის სხვადასხვა ჟანრით და ერთი ტექსტის ფარგლებში 

ჩააქსოვს მათ. ამიტომაც, პოსტმოდერნისტულ რომანში 

მუდმივად მოცემულია ჟანრული აღრევა და ერთი ტექ-

სტის ფარგლებში ერთდროულად თავს იყრის და თანა-

არსებობს, მაგ., დეტექტიური და ისტორიული რომანის 



307 
 

ჟანრი (უმბერტო ეკოს „ვარდის სახელი“/„Il nome della rosa“), 

ან დეტექტიური და ე. წ. სახელოვნებო რომანის (გერმ. Kün-

stlerroman) ჟანრი (კლაუს მოდიკის „კაროლინების სინაც-

რისფრე“/„Das Grau der Karolinen“), ან ე. წ. განვითარების 

რომანის (გერმ. Bildungsroman), ისტორიული რომანისა და 

რომან-ტრილერის ჟანრები (პატრიკ ზიუსკინდის „სუნამო“/ 

„Das Parfum“), ან სამეცნიერო ფანტასტიკისა (ინგლ. Science 

Fiction) და ანტი-უტოპიური რომანის ჟანრები (მაგ., არნო 

შმიტის „ათეისტების სკოლა“/„Die Schule der Atheisten“), ან 

დეტექტივისა და ეგზისტენციური რომანის ჟანრები (პოლ 

ოსტერის „ნიუ იორკული ტრილოგია“/„The New York 

Trilogy“). 

მიუხედავად იმისა, რომ პოსტმოდერნისტული რო-

მანის პოეტოლოგია უპირისპირდება რომანის არსის 

ფრიდრიხ შლეგელისეულ გაგებას, იქმნება პარადოქსული 

ვითარება და აქ, ამ ჟანრობრივი სინთეზის საკითხში პოსტ-

მოდერნისტული რომანის პოეტოლოგია სწორედ ფრიდ-

რიხ შლეგელის „პროგრესირებადი და უნივერსალური პო-

ეზიის“ („progressive Universalpoesie“) პოსტულატს (რომე-

ლიც მოცემულია „ათენეუმის“ ცნობილ 116-ე ფრაგმენტში) 

ეყრდნობა: ამ 116-ე ფრაგმენტში ფრიდრიხ შლეგელი 

ავითარებს თვალსაზრისს ლიტერატურული ტექსტის, კერ-

ძოდ, რომანის ჟანრის ტექსტის ფარგლებში ყველა ლიტე-

რატურული და არალიტერატურული ჟანრისა და სხვა-

დასხვა ტიპის ნარატივთა  როგორც ფიქციონალურის, ისე 



308 
 

არაფიქციონალურის  სინთეზის შესახებ, რომლის (სინ-

თეზის) უპირველესი მიზანიც, ერთი მხრივ, ტრანსცენ-

დენტურობის პოეტური წვდომისა და გახსნის შესაძლებ-

ლობათა მაქსიმალური გაფართოებაა, მეორე მხრივ, თავად 

რომანის ესთეტიკურ და პოეტიკურ შესაძლებლობათა განვ-

რცობა. ამასთან, შლეგელთან უნივერსალობა და პროგრე-

სულობა გულისხმობს მეტაფიქციონალური (ამ შემთხვე-

ვაში ფილოსოფიურ-თეორიული) თვითრეფლექსირებადი 

ნარატივის რომანში ინტეგრირებას, რასაც რომანტიკულ 

მწერლობაზე (როგორც ჭეშმარიტ მწერლობაზე) და მის 

ესთეტიკურ შესაძლებლობებზე რეფლექსიის ფუნქცია 

აკისრია. 

თუმცა ფრ. შლეგელის რომანის თეორიასა და პოსტ-

მოდერნისტული რომანის პოეტოლოგიას შორის განსხვა-

ვება ისაა, რომ პოსტმოდერნისტულ რომანში ჟანრული აღ-

რევა, ნარატივთა და სტილთა პლურალიზმი, ერთი მხრივ,  

ექვემდებარება არტისტული თამაშის პრინციპს, ანუ სახე-

ლოვნებო თამაშს თამაშისათვის, რაც გულისხმობს შემ-

დეგს  პოსტმოდერნისტული  რომანი  იმთავითვე  იქმ-

ნება ინტელექტუალური თავშექცევისათვის, ინტელექტუ-

ალური გართობისათვის განკუთვნილ „სათამაშო მოწყო-

ბილობად“, რომლის მიღმაც რაიმე ღრმა ლოგოცენტრის-

ტული ჩანაფიქრი არ იმალება; მეორე მხრივ, ეს „შემოქმე-

დებითი“ ეკლექტიკა და პლურალიზმი (ე. ი. თვითმიზ-

ნური ჟანრული, ნარატიული, სტილური აღრევა) ექვემდე-



309 
 

ბარება მხატვრულ ლიტერატურაში პოსტმოდერნიზმამდე 

არსებულ ლიტერატურულ ჟანრთა, სტილთა და ნარატივ-

თა მკვეთრი დიფერენციაციის პაროდირებას.  

ტექსტში მეტაფიქციონალობის შემოტანით კი პოსტ-

მოდერნისტული რომანის „ავტორი“ ცდილობს ხაზი გა-

უსვას, რომ პოსტმოდერნისტული ტექსტის სახით სწორედ 

სახელოვნებო/არტისტულ თამაშთან, ანუ ტექსტობრივი 

კონსტრუქციის აგებასთან, ტექსტუალობასთან გვაქვს საქმე. 

შესაბამისად, ფიქციონალურ თხრობაში არაფიქციონალუ-

რი თხრობის ინტეგრირებით ხაზი ესმება, რომ პოსტმო-

დერნისტული რომანის მხატვრული სამყარო მართლაც 

„წმინდა“ გამონაგონია, რომლის მიღმაც არავითარი მყარი 

მსოფლმხედველობრივი ჩანაფიქრი, არანაირი ლოგოცენ-

ტრისტული  საზრისი  არ იგულისხმება და რომ მას 

(ტექსტს) არავითარი მსოფლმხედველობრივი (ან მიმეტუ-

რი) მიმართება არ გააჩნია გარე სინამდვილესთან. ამგვა-

რად, პოსტმოდერნისტული მხატვრული ტექსტი არ ქმნის 

იმის ილუზიას, რომ იგი, ერთი მხრივ, საკუთარ მყარ 

მსოფლმხედველობრივ პოზიციას აფიქსირებს და, მეორე 

მხრივ, ისწრაფვის „ყოფიერების განვრცობისადმი“ (გერმ. 

„Seinszuwachs“) (ჰანს-გეორგ გადამერი), ე. ი. სამყაროსეულ 

მოვლენათა ახლებური და გაღრმავებული ინტერპრეტა-

ციის, ახლებური ხედვის დაფუძნებისადმი (რაც, რომან-

ტიკული, ან მოდერნისტული რომანისთვისაა დამახასი-

ათებელი), ან ისწრაფვის გარესამყაროს მიმეტური ასახვისა 



310 
 

და მაღალეთიკური ან აქტუალური სოციოკულტურული 

პრობლემატიკის გადმოცემისადმი (რაც, მაგ., რეალისტური 

რომანისთვისაა დამახასიათებელი).  

ყოველივე ამით კი პოსტმოდერნისტული რომანი 

ავითარებს გაუცნაურების (გერმ. Verfremdung) ეფექტს, რი-

თაც ხაზგასმულია თეზა, რომ რომანი იქმნება ყოველგვარი 

მსოფლმხედველობრივი მოტივაციის გარეშე, ანუ ჭეშმარი-

ტების ძიებისა და ახალ ღირებულებათა დაფუძნების მო-

ტივაციის გარეშე: შდრ., თუნდაც ესპანელ-კატალონელი 

პოსტმოდერნისტი „ავტორის“, ფელიქს დე აზუას (Félix de 

Azúa) მიერ საკუთარ რომანში „ერთი იდიოტის ისტორია...“ 

(„Historia de un idiota...“) (1986), რომელიც განვითარების 

რომანის (გერმ. Bildungsroman) პაროდიაა, დაფუძნებული 

მეტაფიქციონალური თეზა  „მე ვწერ საფუძვლის გარეშე“ 

(„escribo sin razón“), ე. ი. ვწერ ყოველგვარი მსოფლმხედ-

ველობრივი მოტივაციისა და მიზანდასახულობის გარეშე). 

ამ ეკლექტურობისა და ანტილოგოცენტრიზმის გარ-

და პოსტმოდერნისტულ რომანში იმთავითვე მოცემულია 

ინტერტექსტუალობა, რომელიც ხშირად ვლინდება კლა-

სიკური მხატვრული ან არამხატვრული ტექსტებიდან ცი-

ტატების მოხმობის (ციტატურობა), ტექსტების ამა თუ იმ 

პასაჟის პერიფრაზის, გადაკეთების ან ამ ტექსტებზე მი-

ნიშნების ფორმით. ინტერტექსტუალობაც გაუცნაურების 

ეფექტის ფუნქციას ასრულებს, რითაც ხაზი ესმება, რომ 

კლასიკური ტექსტებიდან მოხმობილ ამონარიდებზე აპე-



311 
 

ლირება და მათზე მინიშნება მხოლოდ ტექსტობრივი კონს-

ტრუქტის აგებითა და არტისტული თამაშისადმი სწრაფ-

ვითაა მოტივირებული (მეცლერი... 2007: 357-358;  Nünning 

2004: 110-111). 

ამასთან, პოსტმოდერნისტულ რომანში ინტერტექს-

ტუალობის მეორე ფუნქციაა კლასიკური ტექსტის საზრი-

სის ნიველირება და დეკონსტრუქცია (ან, სულაც, დესტ-

რუქცია), ვინაიდან პოსტმოდერნისტი „ავტორი“ კლასიკუ-

რი ტექსტიდან ციტატას მოიხმობს არა საკუთარი მსოფლ-

მხედველობრივი თვალსაზრისის გასამყარებლად, არამედ 

კლასიკური ტექსტის პაროდირების მიზნით, რითაც პოსტ-

მოდერნისტი „ავტორი“ ხაზს უსვამს კლასიკური ტექსტის 

მსოფლმხედველობრივი დისკურსის სიმულაკრულობასა 

და არაარსებითობას, ანუ იმას, რომ ნაივურ ლოგოცენ-

ტრისტულ სწრაფვას უმაღლესი ადამიანობის ანტიკური 

იდეალისადმი (მაგ., გოეთე-შილერთან) თანამედროვე 

პოსტმოდერნულ ეპოქაში არავითარი ღირებულება არ 

გააჩნია. აქ არ უნდა დაგვაბნიოს იმან, რომ, მართალია, 

ინტერტექსტუალობით „პოსტმოდერნისტული მწერლობა 

ახორციელებს კლასიკურ-ტრადიციული ესთეტიკური პა-

რადიგმებისა და ღირებულებების აქტუალიზაციას“ (ლევან 

ცაგარელი), მაგრამ არსებითი ისაა, რომ ამ აქტუალიზაციის 

მიზანი ამ პარადიგმების ხელახალი სულიერი აღორძინება 

კი არ არის, არამედ, ერთი მხრივ, მათი პაროდირება და, 

მეორე მხრივ, პოსტმოდერნისტულ სახელოვნებო თამა-



312 
 

შებში ჩართვა. შედეგად, ამ აქტუალიზებული ტრადიცი-

ული ღირებულებებისა და პარადიგმების მიღმა სიმუ-

ლაკრულობაა, სიცარიელეა.  

გარდა ამისა, ინტერტექსტუალობა პოსტმოდერნის-

ტულ რომანში ხშირად ვლინდება მხატვრული რიტორი-

კის პოლიფონიურობის (მრავალხმიანობის) სახით, როდე-

საც პოსტმოდერნისტი „ავტორი“ ტექსტში იყენებს კლასი-

კური ტექსტებიდან აღებულ მხატვრულ რიტორიკას და 

საკუთარ ტექსტში ხშირად ცვლის მათ: მაგ., ზურაბ ქარუ-

მიძე თავის პოსტმოდერნისტულ ტექსტ-გაჯეტში „თხა და 

გიგო“ (2003) ერთმანეთს უნაცვლებს ქართული აგიოგრა-

ფიის რიტორიკასა და ქართული ხალხური ზღაპრის მხატ-

ვრულ მეტყველებას; ან აკა მორჩილაძე თავის პირველ 

რომანში მადათოვის ტრილოგიიდან „გადაფრენა მადა-

თოვზე და უკან“ (1998) ერთმანეთს უნაცვლებს XIX და XX 

საუკუნეების მიჯნის ქართული პროზისა და პუბლიცის-

ტიკის სტილს. პოსტმოდერნისტულ რომანში მოცემული 

კლასიკური ტექსტების მხატვრული რიტორიკის იმიტირე-

ბით ხდება ამ კლასიკური ტექსტების პაროდირება და მათი 

ლოგოცენტრისტული პოზიციების დეკონსტრუქცია (ან, 

სულაც, დესტრუქცია). 

გაუცნაურების ფუნქცია აკისრია პოსტმოდერნის-

ტულ რომანში ხშირად მოცემულ ე. წ. ორმაგი (სამმაგი და 

ა.შ.) კოდირების მეთოდსაც (რომ აღარაფერი ვთქვათ არ-

ტისტული თამაშის აპრიორულობაზე), რომლის საშუალე-



313 
 

ბითაც უკუგდებული და გაუქმებულია რომანტიკული და 

მოდერნისტული პროზაული ტექსტებისათვის დამახასი-

ათებელი სიმბოლურ-ალეგორიული (სახისმეტყველებითი) 

თხზვის მეთოდი, ვინაიდან მხატვრული თხზვის ეს მეთო-

დი სწორედ ლოგოცენტრისტულ მსოფლმხედველობრივ 

ასპექტებს ითვალისწინებს (მაგ., ტრანსცენდენტურობისა-

კენ სწრაფვა რომანტიზმსა და სიმბოლიზმში და ტრანსცენ-

დენტურობის სახისმეტყველებითი პროექცია). ორმაგი კო-

დირების მეთოდს პოსტმოდერნისტულ რომანში სწორედ 

ტექსტის უსაზრისობის, ტექსტის მსოფლმხედველობრივი 

სიცარიელის (სიმულაკრულობის), მოჩვენებითი საზრის-

შემცველობის გამძაფრების ფუნქცია აკისრია, ვინაიდან 

ორმაგი კოდირების დროს თავს იჩენს ორ (ან სამ, ოთხ და ა. 

შ). ურთიერთსაპირისპირო საზრისთა თანაარსებობისა და 

მონაცვლეობის (გერმ. Austauschbarkeit) შესაძლებლობა, რის 

საფუძველზეც თითოეული ამ საზრისთაგანი ერთმანეთს 

ანეიტრალებს და არც ერთ მათგანს არ გააჩნია ჭეშმარი-

ტებაზე პრეტენზია.  

აქ კი, საბოლოოდ, გვაქვს სახისმტყველებითი (სიმბო-

ლურ-ალეგორიული) მხატვრული თხზვის წესისა და ტრა-

დიციული ტროპული დიქოტომიის  სახისა და საზრისის  

მთლიანობის სრული დაშლა/რღვევა. ამიტომაც, პოსტმო-

დერნისტულ რომანებში საერთოდ არ გვხვდება „ტრადი-

ციული“ ალეგორიები და სიმბოლოები და მათ სიმულაკ-

რული და რიზომატული კოდები და ტოპოსები ენაცვლება 



314 
 

 მაგ., სუნის (გერმ. Geruch) ტოპოსი პატრიკ ზიუსკინდის 

რომანში „სუნამო“ (1985) (ბურდული 2010: 96), ან სინაც-

რისფრის (გერმ. Grau) ტოპოსი კლაუს მოდიკის რომანში 

„კაროლინების სინაცრისფრე“ (1986), ან დაკარგული მანუს-

კრიპტის (ხელნაწერის) სემიოტიკური კოდი უმბერტო ეკოს 

რომანში „ვარდის სახელი“ (1980) (Schärf  2001: 167). 

გარდა ამისა, პოსტმოდერნისტულ რომანებში ორმაგი 

კოდირების ერთ-ერთი მნიშვნელოვანი პოეტოლოგიური 

ფუნქციაა სახელოვნებო თამაშის განვითარება, გაინტენ-

სივება და ამ თამაშში თავად მკითხველის ჩართვა: „პოსტ-

მოდერნისტული რომანი მკითხველს მისი ინტელექტუ-

ალური მზაობიდან და შესაძლებლობიდან გამომდინარე 

სთავაზობს ორგვარი წაკითხვის შესაძლებლობას  ნაკ-

ლებად ნაკითხი მკითხველი  პოსტმოდერნისტულ რომან-

ში მარტივ, გასართობ ამბავს ამოიკითხავს, ხოლო გან-

სწავლული მკითხველი კი დამატებით სიამოვნებას მი-

იღებს იმ ალუზიების ამოცნობის შედეგად, რომლებიც 

ტექსტშია დაფარული“ (ლევან ცაგარელი). 

პოსტმოდერნისტული რომანის პოეტიკის ერთ-ერთი 

მახასიათებელია თხრობის პერსპექტივათა მუდმივი და 

უსასრულო მონაცვლეობა, რითაც პოსტმოდერნისტი „ავ-

ტორი“ მიზანმიმართულად აღვივებს მკითხველში ტექ-

სტის მიმართ უნდობლობასა და გაუცხოებას. ასე მაგალი-

თად, მას შეუძლია გამოიყენოს რეალისტური რომანები-

სათვის იმთავითვე დამახასიათებელი აუქტორიალური 



315 
 

თხრობა და პოსტმოდერნისტი „ავტორი“ მყისიერად მოგ-

ვევლინოს ყოვლისმცოდნე მთხრობელად, მაგრამ ამას, 

ცხადია, რეალისტური რომანისათვის დამახასიათებელ 

აუქტორიალურ თხრობასთან და აუქტორიალურ მთხრო-

ბელთან არაფერი აქვს საერთო და თხრობის ამ პერსპექ-

ტივას წმინდად სიმულაკრული ბუნება აქვს: კერძოდ, აუქ-

ტორიალობის შემოტანით პოსტმოდერნისტი „ავტორი“ რა-

იმე მსოფლმხედველობრივი პოზიციის გადმოცემას, მყარ 

აბსოლუტურ/ლოგოცენტრისტულ ღირებულებათა დაფუძ-

ნებას, ან მკითხველის დამოძღვრას კი არ ცდილობს, არა-

მედ მას იყენებს გაუცნაურების ეფექტისათვის, ვინაიდან 

ირკვევა, რომ აუქტორიალური თხრობა ტექსტში თანმიმ-

დევრული არაა, რომ იგი არ არის დომინანტური ნარატი-

ვი, ვინაიდან მას იქვე ჩაენაცვლება, მაგ., ამა თუ იმ პროტა-

გონისტის პირველ პირში თხრობა, რომელიც თავისი მო-

ნათხრობის/ამბის უტყუარობაში (ან „საეჭვოობაში“) არ-

წმუნებს მკითხველს და ამით ფარავს და ანეიტრალებს 

ავტორი-მთხრობელის აუქტორიალობასა და მისი თხრო-

ბის პერსპექტივას. შემდგომ, შესაძლოა ერთი პროტაგონის-

ტის „დომინანტური“ თხრობის პერსპექტივა სხვა პროტა-

გონისტის თხრობის პერსპექტივამ ჩაანაცვლოს და უკვე ის 

გახდეს დომინანტური ნარატივი და ა. შ. 

გარდა ამისა, პოსტმოდერნისტი „ავტორის“ (უფრო 

სწორად, მთხრობელი ინსტანციის) „აუქტორიალურ“ თხრო-

ბას შესაძლოა ჩაენაცვლოს ან მეტაფიქციონალური, ან ინ-



316 
 

ტერტექსტუალური ნარატივი და ამგვარად კვლავ იქმნება 

გაუცნაურების ეფექტი, რომლის მხატვრული ფუნქციაა, 

ერთი მხრივ, მკითხველი ჩართოს/ჩაითრიოს ტექსტის მიერ 

შემოთავაზებულ სახელოვნებო თამაშებში, მეორე მხრივ, 

რეციპიენტს/მკითხველს განაცდევინოს რომანის ტექსტის 

აპრიორული უსაზრისობა და უშინაარსობა და ტექსტის 

ამბისადმი, ტექსტში მონათხრობისადმი გაუჩინოს უნდობ-

ლობა. შედეგად კი ფუძნდება თავისებური ანტილოგოცენ-

ტრისტული მგრძნობელობა.  

ამიტომაც, პოსტმოდერნისტული რომანი ქმნილება კი 

არაა ტრადიციული გაგებით, რომელსაც ავტორისეული 

ღრმა ფილოსოფიური ჩანაფიქრი უდევს საფუძვლად, არა-

მედ კონსტრუქციაა, „წმინდა“ სახელოვნებო კონსტრუქტი 

და სათამაშო მექანიზმია. 

პოსტმოდერნისტული რომანის პოეტიკის შემდეგი 

მნიშვნელოვანი მახასიათებელია ნარატიული თამაშები, 

რაც გამოიხატება კლასიკური ტექსტების გაგრძელებებსა 

და გადათამაშებებში  მაგ., გივი მარგველაშვილის რომანი 

„მუცალი: ერთი ქართული რომანი“ („Muzal: ein georgischer 

Roman“) (1991), სადაც, ერთი მხრივ, ვაჟა-ფშაველას პოემა 

„ალუდა ქეთელაურისა“ და ნიკოლოზ ბარათაშვილის ლექ-

სის  „მერანის“ გაგრძელებები და ახალი ვერსიებია მო-

ცემული, მეორე მხრივ, ეს ორი კლასიკური ტექსტი შემ-

დგომ ერთმანეთს სიუჟეტურად ერწყმის; ასევე, შდრ., აკა 

მორჩილაძის მოთხრობა „წიგნი“ (2003), რომელიც ფრიდო-



317 
 

ნის მიერ მოთხრობილი „ვეფხისტყაოსნის“ ახალი ვერსიაა. 

პოსტმოდერნისტულ რომანში მოცემული კლასიკური ტექ-

სტების ამ გადათამაშებებისა თუ ახალი ვერსიების მიზანია 

კლასიკური ტექსტების პაროდირება და ამ პაროდირების 

საშუალებით კლასიკურ ტექსტებში მოცემული ლოგოცენ-

ტრისტული, აქსიოლოგიური და ეთიკური პოზიციების 

დეკონსტრუქცია და იმის ხაზგასმა, რომ თანამედროვე 

პოსტმოდერნულ ეპოქაში, პოსტმოდერნული მგრძნობელო-

ბის ვითარებაში, როდესაც სამყაროს და ადამიანის ეგზის-

ტენციას საბოლოოდ გამოეცალა საზრისი, კლასიკურ ტექ-

სტებს არავითარი ღირებულება არ გააჩნიათ. უფრო ზუს-

ტად, მათი ერთადერთი ღირებულება ისაა, რომ ისინი 

არიან წმინდად „გაჯეტური“ ტექსტები და სახელოვნებო 

თამაშის ონტოტექსტუალური სივრცე. 

პოსტმოდერნისტული რომანის პოეტიკისათვის ასევე 

დამახასიათებელია თამაშის სხვა ტიპი, კერძოდ, ენობრივი 

თამაშები, რაც ეფუძნება სოსიურისეული ენობრივი ნიშნის 

კონვენციურობისა და აღსანიშნი-აღმნიშვნელის დიქოტო-

მიის „ერთჯერადობისა“ და დაუშლელი მონოლითურობის 

უკუგდებასა და დეკონსტრუქციას. ეს გულისხმობს, რომ 

რომანში როგორც სუპერ-ნიშანში, დარღვეულია აღსანიშ-

ნისა და აღმნიშვნელის მთლიანობის ერთჯერადობა და 

ერთადერთობა. ამის ნაცვლად მოცემულია აღმნიშვნელი 

აღსანიშნის გარეშე ან ერთი აღმნიშვნელი მრავალი, ურ-

თიერსაპირისპირო და ურთიერთგამომრიცხავი აღსანიშ-



318 
 

ნით და მნიშვნელობათა თანაფარდობით (შდრ. დელი-

ოზისეული რიზომას პრინციპი). ეს პროცესი განფენილია 

ტექსტის ყველა დონეზე  ლექსიკურ, სიტყვათწარმოების, 

შესიტყვების, სინტაგმატურ და პრაგმატულ დონეებზე. ამ 

ენობრივი თამაშების შედეგად რომანის ტექსტში მიღწე-

ული პოლისემანტიკის (მრავალმნიშვნელობის) მიზანია 

დააფუძნოს ტექსტის მრავალფეროვან და უსასრულო ინ-

ტერპრეტაციათა შესაძლებლობა, ინტერპრეტაციული პლუ-

რალიზმი. ეს კი გულისხმობს იმას, რომ რომანის ტექსტი a 

priori არ დაიყვანება ერთადერთ ჭეშმარიტ საზრისზე და 

ამით რეციპიენტს ეძლევა შესაძლებლობა, ჩაერთოს რო-

მანის „ავტორის“ მიერ შემოთავაზებულ ინტერპრეტაციულ 

თამაშში და თავად იყოს მოცემული ტექსტის „გამგრძე-

ლებელი“ ავტორი, ეძლევა შესაძლებლობა „შევიდეს“ ტექს-

ტში და გახდეს ტექსტუალობის, ტექსტუალურ-ვირტუ-

ალური ჰიპერრეალობის, ანუ ონტოტექსტის ნაწილი და 

წამოიწყოს ტექსტით „გაჯეტური“ თამაში, ანუ ტექსტის 

სხვადასხვა სემანტიკური შრეების სხვადასხვა სემანტი-

კური მიმართულებებით დაშლა-აწყობა (დეკონსტრუქცია). 

და ბოლოს, მართალია, ზოგჯერ პოსტმოდერნისტუ-

ლი რომანი რეალისტური რომანის კონვენციურ ნარატივ-

თან თითქოსდა სიახლოვეს ამჟღავნებს  მაგ., ტექსტში 

ჰომოდიეგეტური აუქტორიალური მთხრობელის შემოყ-

ვანა, თხრობის ლინეარულობისა (თანმიმდევრობის) და 

სიუჟეტური კონტინიუმის (უწყვეტობის) განვითარება და 



319 
 

ერთიანი ქრონოტოპის დაფუძნება (მაგ., აკა მორჩილაძის 

„მადათოვის ტრილოგია“)  მაგრამ პოსტმოდერნისტულ 

რომანში ყველაფერ ამას სიმულაკრული, მოჩვენებითი ნი-

შან-თვისება აქვს, ვინაიდან განსხვავებით რეალისტური 

რომანის ნარატივისაგან, სადაც თხრობას აქვს დაქვემდე-

ბარებული როლი და იგი გამოიყენება როგორც ავტო-

რის/აუქტორიალური მთხრობელის მსოფლმხედველობრი-

ვი პოზიციის გადმოცემისა და ავტორისეული „იდეო-

ლოგიის“ მკითხველზე ტოტალური/„ტოტალიტარული“ 

გავლენის საშუალება, პოსტმოდერნისტულ რომანში ნარა-

ციას (თხრობას) უკვე მსგავსი ფუნქცია საერთოდ არ გა-

აჩნია. ამის საპირისპიროდ აქ გვაქვს თხრობა თხრობი-

სათვის, ანუ თხრობა აქ თვითმიზანია. 

ეს კი ნიშნავს იმას, რომ ერთადერთ და ჭეშმარიტ 

რეალობად ცხადდება ენა/დისკურსი და მის ფარგლებში 

მიმდინარე ენობრივი თამაშები (ვიტგენშტაინი, ფუკო). 

ამიტომ პოსტმოდერნისტულ რომანში გვაქვს თხრობა რო-

გორც მხოლოდ ენის, ენობრივი თამაშების რეალიზების 

საშუალება. შესაბამისად, პოსტმოდერნისტულ რომანში 

თხრობას ჩამოცილებული აქვს „იდეოლოგიური“ დატვირ-

თვა, რამდენადაც მის მიღმა არავითარი საზრისი აღარ დგას 

და იგი არის „წმინდა“, უსასრულო თხრობა  თხრობა 

არარაში, თხრობა უსაზრისობაში. ამით დესტრუირებულია 

ტრადიციული რომანის სიუჟეტისათვის დამახასიათებელი 

მიზეზ-შედეგობრიობა. ამიტომ, პოსტმოდერნისტი „ავტო-



320 
 

რი“ თავის თავს განიხილავს არა „იდეოლოგად“, არამედ 

მხოლოდ და მხოლოდ ავტორ-მთხრობელად, თავისებურ 

Homo-Narrator-ად. ამის თვალსაჩინო ნიმუშია თუნდაც, 

იმავე, აკა მორჩილაძის პოსტმოდერნისტული რომანები, 

მათ შორის, მადათოვის ტრილოგია  „გადაფრენა მადა-

თოვზე და უკან“, „გაქრები მადათოვზე“, „ვეშაპი მადა-

თოვზე“ (1998-2004), აგრეთვე ზურაბ ქარუმიძის პოსტმო-

დერნისტული რომანები, მათ შორის, „მელია ტულეფია. 

Fox-Trot“ (2011).  

საბოლოოდ, პოსტმოდერნისტული რომანის ფარგ-

ლებში შეგვიძლია გამოვყოთ შემდეგი პოეტიკური 

მახასიათებლები: 

ა) ანტილოგოცენტრიზმი  აქსიოლოგიური (ღირებუ-

ლებითი) პარადიგმების დაფუძნებისა და ჭეშმარიტების 

დადგენისადმი სწრაფვის მიზანშეუწონლობისა და არაარ-

სებითობის პოსტულირება; 

ბ) დეკონსტრუქტივიზმი  ლოგოსზე, ანუ მეტა-

ფიზიკურ პირველსაზრისზე ორიენტირებულ იდეოლო-

გიზებულ მსოფლმხედველობათა და ლოგოცენტრისტულ 

ესთეტიკურ პოზიციათა უარყოფა და მათი დაშლა-აწყო-

ბისადმი სწრაფვა; 

გ) ონტოტექსტუალობა  ყოფიერებისაგან, გარე სამ-

ყაროსგან სრული მსოფლმხედველობრივი და მიმეტური 

იზოლირება/დისტანცია და რომანის ტექსტის ახალ ზე-

ყოფიერებად (ჰიპერრეალობად) “დაფუძნება”; 



321 
 

დ) არტისტული  თამაშისადმი აპრიორული სწრაფვა 

 რომანის ტექსტში განვითარებული მუდმივი და დაუს-

რულებელი დაშლა/აწყობის სახელოვნებო „ხალისი“, რა-

საც როლან ბარტი „ტექსტით ხალისს“, „ტექსტით ტკბობას“ 

უწოდებს (ფრანგ. „le plaisir du texte“). შედეგად, პოსტმო-

დერნისტული რომანის სახით ვიღებთ გაჯეტის (ინგლ. 

gadget) ტიპის, ანუ სათამაშო ხელსაწყოს, სათამაშო აპა-

რატის ტიპის ტექსტს, რომელსაც უსასრულოდ და ყო-

ველად უმიზნოდ შლის და აწყობს „ავტორი“. ხოლო ამ დაშ-

ლა-აწყობაში ჩართული მკითხველი შემდგომ თავად იღებს 

ინტელქტუალურ სიამოვნებას, ტკბობას (ფრანგ. „plaisir“). 

ტექსტის ეს გაჯეტურობა, პრინციპში, პოსტმოდერნისტუ-

ლი რომანის  უმთავრესი  არსია (შდრ., იგივე, უმბერტო 

ეკოს „ვარდის სახელი“ სწორედ ამ გაჯეტურობის, სემიო-

ტიკური გაჯეტურობის პრინციპზეა აგებული). 

ე) აქედან კი მომდინარეობს პოსტმოდერნისტული 

რომანის აპრიორული სიმულაკრულობა  მხოლოდ აღ-

მნიშვნელებით თამაშზე ორიენტაცია ტექსტის ზედაპირუ-

ლობის დაფუძნებისა და ტექსტის საზრისის (აღსანიშნის) 

სრული უკუგდების მიზნით. 

ვ) ინტერტექსტუალობა, რომელიც პოსტმოდერნის-

ტულ რომანში ვლინდება კლასიკური ტექსტის პირდაპირი 

ციტატის, პერიფრაზის, მიბაძვის ან მასზე მინიშნების 

ფორმით, ტექსტში მონოსემანტიკის უკუგდებისა და თანა-

ფარდი მრავალმნიშვნელობის დაფუძნების მიზნით; ან 



322 
 

კლასიკური ტექსტების პაროდირებისა და მათთან პოლე-

მიკის გამართვის მიზნით; 

ზ) მეტაფიქციონალობა, რომლის მიზანია პოსტმო-

დერნისტული რომანის ფიქციონალობის ხაზგასმა, ანუ 

რომანის ტექსტის როგორც სრული გამონაგონის, მისი, 

როგორც ტექსტობრივი კონსტრუქციის ხაზგასმა; მეორე 

მხრივ, მეტაფიქციონალობის საშუალებით ხაზი ესმება 

ტექსტში მოცემული ამბებისა და საზრისების არაჭეშმარიტ 

და სიმულაკრულ არსს (ამაზე ან თავად „ავტორი“/მთხრო-

ბელი ინსტანცია, ან პროტაგონისტი მიუთითებს ექსპლი-

ციტურად), რამაც უნდა გამოიწვიოს ტექსტისადმი მკითხ-

ველის/რეციპიენტის გაუცხოება, რათა მას არ შეექმნას 

ტექსტში მოცემული „ამბების“ ნამდვილობის ილუზია და 

არ შეუდგეს ტექსტში რაიმე დაფარული უმაღლესი იდეის 

ძიებას, არამედ „ავტორთან“ ერთად ბოლომდე იყოს ჩარ-

თული ტექსტის დეკონსტრუირება-კონსტრუირების უსას-

რულო პროცესში; 

თ) ორმაგი (სამმაგი და ა. შ.) კოდირების პრინციპი, 

ანუ „ჩაკოლოფება“ (გერმ. Verschachtelung)  გამოიყენება 

პოსტმოდერნისტული რომანის ტექსტის საზრისის სრული 

გაბუნდოვანების ან სხვადასხვა საზრისთა პრულარიზმის, 

ნებისმიერობისა და განურჩევლობის დაფუძნების მიზნით; 

ი) რიზომატულობა  პოსტმოდერნისტული რომანის 

ტექსტში ვლინდება სემანტიკური პლურალიზმის, თანა-



323 
 

ფარდი მრავალმნიშვნელობის (ტექსტის სემანტიკური პო-

ლიფონიურობის) დაფუძნების მიზნით; 

კ) კლასიკური ტექსტების გაგრძელებები/ახალი ვერ-

სიები მათი პაროდირების მიზნით, რითაც დეკონსტრუ-

ირებულია მათში მოცემული ლოგოცენტრისტული პოზი-

ციები და ლოგოცენტრისტული ღირებულებები; 

ლ) თხრობის/ნარაციის აბსოლუტიზება (თხრობა 

თხრობისთვის)  გამოიყენება მკითხველის „დაბმისა“ და 

პოსტმოდერნისტი „ავტორის“ მიერ წამოწყებულ უსასრუ-

ლო არტისტულ თამაშში (ტექსტის უსასრულო აწყობა-

დაშლა) მისი (მკითხველის) ჩართვის მიზნით; 

მ) ჟანრობრივი, სტილისტური და რიტორიკული 

პლურალიზმი და თანაფარდობა  გამოიყენება კლასიკური 

ტექსტების ჟანრობრივი, სტილისტური და რიტორიკული 

მახასიათებლების პაროდირების მიზნით; 

ნ) თხრობის პერსპექტივათა პლურალიზმი და 

თანაფარდობა; 

ო) ნიშნის მთლიანობის რღვევა  ტექსტის ყველა 

დონეზე (ლექსიკური, სინტაგმატური, პრაგმატული) 

აღსანიშნისა და აღმნიშვნელის მთლიანობის, ანუ მათი 

ერთმნიშვნელოვანი თანხვედრის რღვევა-დაშლა/  

დეკონსტრუქცია; 

პ) გასართობი/ტრივიალური ლიტერატურისადმი 

მოჩვენებითი სწრაფვა და ტექსტის ფარგლებში გასართობ-



324 
 

მასობრივ და ინტელექტუალურ-ელიტარულ დისკურსთა 

თანაარსებობა; 

რ) ავტორის „სიკვდილი“  ლოგოსზე, ანუ მეტა-

ფიზიკურ პირველსაწყისებზე, ან რაიმე მსოფლმხედვე-

ლობრივ-ღირებულებით სისტემაზე/პარადიგმაზე ორიენ-

ტირებული ტრადიციული ავტორის „ლიკვიდაცია“. 

 

ბიბლიოგრაფია: 

 

ბურდული 2010: ბურდული ია. პოსტმოდერნიზმის ზოგადკულტუ-

რული პარადიგმა პატრიკ ზიუსკინდის ნარატივში, თბილისი: „მერი-

დიანი“, 2010. 

ელიზბარაშვილი 2011: ელიზბარაშვილი ე. ჟან ბოდრიარის კულტუ-

რული ბულიონი და ქართული „ბულიონის“ დრო. „სემიოტიკა“. სამეც-

ნიერო ჟურნალი,  10, თბილისი: „უნივერსალი“ (გვ. 7-16); 

წიფურია 2008: წიფურია ბ. „პოსტმოდერნიზმი“. კრებულში: ლიტე-

რატურის თეორია. XX საუკუნის მეთოდოლოგიური კონცეფციები და 

მიმდინარეობები. თბილისი: ლიტერატურის ინსტიტუტის გამომცემ-

ლობა, 2008 (გვ. 259-291).  

Foucault 1994:  Michel  Foucault, Nietzsche, la généalogi, l‘histoire. M. Fou-
cault, Dits et écrits II, Paris: Gallimard. 

Hegel 1986: Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke, Bd. 15, Frankfurt am 

Main. 

Literaturtheorie… 2004: Grundbegriffe der Literaturtheorie, (Hg.) A. Nün-

ning, Stuttgart: Metzler. 

Metzler… 2007: Metzler Lexikon Literatur. Stuttgart: Metzler. 

Metzler… 2008: Metzler Lexikon Philosophie. Stuttgart: Metzler. 

Metzler… 2003: Metzler Philosophen Lexikon. Stuttgart: Metzler. 

Nietzsche 2000: Friedrich Nietzsche, Also  sprach  Zarathustra;  in:  Sämtliche 
Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden (KSA). Hrsg. von G. Colli und 

M. Montinari, 7. Aufl., München: Deutscher Taschenbuch Verlag/deGruyter. 

Bd. IV. 
Schärf 2001: Christian Schärf, Der Roman im 20. Jahrhundert. Stuttgart: 

Metzler. 

Schlegel 2005: Friedrich Schlegel, „Athenäums“-Fragmente und andere 
Schriften, Stuttgart: Reclam. 



325 
 

Welsch 1988:  Wolfgang  Welsch,  Einleitung (S. 1-43);  in:  Wege  aus  der  
Moderne. Schlüsseltexte zur Postmoderne-Diskussion. Hg. von W. 

Welsch,Weinheim: VCH-Verlag. 
Welsch 1991: Wolfgang Welsch, Unsere postmoderne Moderne, 3. Aufl., 

Weinheim: VCH-Verlag. 

Zima 2001: Peter Zima, Moderne/Postmoderne, 2. Aufl., Tübingen: Franke. 

 

დამატებითი დამხმარე ლიტერატურა: 

 

ავალიანი 2005: ლალი ავალიანი. ჭაბუა ამირეჯიბიდან აკა მორჩი-

ლაძემდე. თბილისი: „თეთრი გიორგი“, 2005. 

ბრეგაძე 2013: კონსტანტინე ბრეგაძე. პოსტმოდერნისტული რომანის 

პოეტიკა. სჯანი. ჟურნალი ლიტერატურის თეორიასა და ლიტერატუ-

რათმცოდნეობაში, 14, თბილისი: ლიტერატურის ინსტიტუტის გამ-ობა, 

2013 (გვ. 58-76).  

ბრეგაძე 2008: ლევან ბრეგაძე. ქართული პოსტმოდერნიზმი. წიგნში: 

ლევან ბრეგაძე, მოთხრობები ლიტერატურაზე, თბილისი: ბაკურ სულა-

კაურის გამომცემლობა, 2008 (გვ. 185-238).  

იმნაიშვილი 2010: ანუკი იმნაიშვილი. XX საუკუნის 90-იანი წლების 

პოსტსაბჭოთა თაობის ქართული პროზის პოსტმოდერნისტული ტენ-

დენციები. „სემიოტიკა“. სამეცნიერო ჟურნალი,  7, თბილისი:  „უნი-

ვერსალი“, 2010 (გვ. 73-94). 

კიკვიძე 2011: ზეინაბ კიკვიძე. პოსტმოდერნიზმი და ქართული ლიტე-

რატურული დისკურსი, ქუთაისი: აწსუ გამომცემლობა, 2011. 

ლომიძე 2010: გაგა ლომიძე. რეალისტურ/პოსტმოდერნული პროზის 

კომპოზიცია. სჯანი. ჟურნალი ლიტერატურის თეორიასა და ლიტერა-

ტურათმცოდნეობაში, 11, თბილისი: ლიტერატურის ინსტიტუტის 

გამომცემლობა, 2010 (გვ. 33-48). 

მაზიაშვილი 2014: დავით მაზიაშვილი. ტომ სტოპარდი და პოსტმო-

დერნიზმი. თბილისი: „24 საათი“, 2014. 

მაზიაშვილი 2021: დავით მაზიაშვილი. შექსპირის პოსტმოდერნიზმი. 

პროზა, დრამატურგია, თეატრი, თბილისი: „24 საათი“, 2021. 

მირცხულავა 2010: ლელა მირცხულავა. პოსტმოდერნიზმი  ლიტე-

რატურა ლიტერატურის შესახებ. თბილისი: „მერიდიანი“, 2010. 

მირცხულავა 2011: ლელა მირცხულავა. პოსტმოდერნიზმი ეპოქათა 

ზღვარზე. XX საუკუნის დასასრულისა და XXI საუკუნის დასაწყისის 

პროზის თავისებურებანი. თბილისი: სოხუმის სახელმწიფო უნივერსი-

ტეტის გამომცემლობა, 2011. 



326 
 

მოდერნიზმი... 2012: მოდერნიზმი და პოსტმოდერნიზმი: საერთაშო-

რისო სამეცნიერო კონფერენციის მასალების კრებული. თბილისი: 

„უნივერსალი“, 2012. 

პაჭკორია 2018: ილია პაჭკორია. ჰამლეტი, მოდერნიზმი და პოსტ-

მოდერნიზმი. თბილისი: „უნივერსალი“, 2018. 

პოსტმოდერნი... 1999: პოსტმოდერნი როგორც „ასეთი“ (სტატიების 

კრებული) (ინგლ. თარგმნა მაია გოგოლაძემ; რედ. დ. ბარბაქაძე), თბი-

ლისი: „მერანი“, 1999. 

ტრაპაიძე 2016: ნანა ტრაპაიძე. ვერაგობა და/თუ სიყვარული (დათო 

ბარბაქაძის ფსევდოაგიოგრაფიული ქრონიკის  „ტრფობა წამებულთა“  

გაგებისათვის) წიგნში: ნანა ტრაპაიძე. ლიტერატურა და ლიტერატურა. 

თბილისი: „კალმოსანი“, 2016 (გვ. 11-30). 

ქავთარაძე 2016: ქავთარაძე ნინო. თანამედროვე ფრანგული პროზის 

პოეტიკა, თბილისი: „მერიდიანი“, 2016. 

ქარუმიძე URL: ზურაბ  ქარუმიძე.  პოსტსაბჭოთა  საქართველო და 

პოსტმოდერნიზმი; ინტერნეტ-მისამართი: http://arili2.blogspot. com/2010/ 

07/1.html 

ცაგარელი 2007: ლევან ცაგარელი. არნო შმიტის „ათეისტების სკოლა“ – 

ტიპოსკრიპტული რომანი ფიქციასა და სიმულაციას შორის. სჯანი. 

ჟურნალი ლიტერატურის თეორიასა და ლიტერატურათმცოდნეობაში, 8, 

თბილისი: „ლიტერატურის ინსტიტუტის გამომცემლობა“, 2007 (გვ. 26-41). 

ცაგარელი 2008: ლევან ცაგარელი. ინტერტექსტუალობა როგორც 

ფიქციონალობის სიგნალი. „სემიოტიკა“. სამეცნიერო ჟურნალი,  3, 

თბილისი: „უნივერსალი“, 2008 (გვ. 260-269). 

ძნელაძე 2018: სოფიკო ძნელაძე. პოსტმოდერნისტული ტენდენციები 

თანამედროვე ქართულ რომანში, თბილისი: „მერიდიანი“, 2018. 

წიფურია 2016: ბელა წიფურია. ქართული ტექსტი საბჭოთა/პოსტ-

საბჭოთა/პოსტმოდერნულ კონტექსტში, თბილისი: ილიაუნის გამომცემ-

ლობა, 2016. 

ჭილაია 2019: რამაზ ჭილაია. მოდერნიზმიდან პოსტ-პოსტმოდერნიზ-

მამდე. სჯანი. 20/II, თბილისი: თსუ გამომცემლობა, 2019 (გვ. 187-199). 

 

  



327 
 

შორენა შამანაძე 

 

„საოჯახო“ რომანი/საგა 

 

ადამიანური მოდგმის  

თავისებურებებში გარკვევა  

თუ გინდა, დააკვირდი  

თუნდაც ერთ სახლს. 

                                                                          იუვენალი 

 

 

შესავალი 

 

თანამედროვე გლობალიზებულ სამყაროში სხვა ღი-

რებულებების მოშლასთან ერთად განსაკუთრებით აქტუ-

ალური გახდა ოჯახური ინსტიტუტის რღვევა. გაძლი-

ერებული შრომითი თუ სხვა სახის მიგრაციები, ომები, 

კონფლიქტები, გენდერული ბალანსის რყევა, ცხოვრების 

დაძაბული რიტმი ნელ-ნელა საფუძველს აცლის ოჯახის 

სიმყარეს. უკანასკნელ პერიოდში უაღრესად პოპულარული 

ხდება საოჯახო საგები, იქმნება სერიალები, რომლებშიც 

აღწერილია ერთი ოჯახის ისტორია რამდენიმე თაობის მან-

ძილზე. ასევე იწერება და სერიოზული პრემიებით აღი-

ნიშნება დიდტანიანი ლიტერატურული ტექსტები. იმ 

დროს, როცა ე.წ. პოსტმოდერნმა „ისტორიის დასასრული“ 

გამოაცხადა და თეორიებში ადამიანის ისტორიისგან გან-



328 
 

თავისუფლებას შეეცადა, სულ უფრო და უფრო მეტი 

ავტორი ცდილობს საკუთარი ისტორიის მხატვრულად 

დაფიქსირებას ან ახლის გამოგონებას. ოთხმოცდაათიანე-

ბის კატაკლიზმებისა თუ ათასწლეულთა მიჯნაზე საგრ-

ძნობლად გაიზარდა მიმდინარე ისტორიაში საკუთარი ბი-

ოგრაფიის ჩართვის მოთხოვნილება. ვინც საკუთარი ოჯა-

ხის ისტორია იცის, იმას შეუძლია შეაფასოს ეს დაცემაა თუ 

აღზევება. ახალ საოჯახო რომანებში დაისმის უძველესი 

კითხვები: საიდან მოვდივარ? ვინ ვარ? სად ვარ?  

ბოლო დროის ბელეტრისტიკაში ზეპირი ისტორიების 

ნაკადი, წიგნები საკუთარ ოჯახებზე, ბიოგრაფიებსა და 

საარქივო პუბლიკაციებზე თითქმის უმართავი გახდა. რა-

ტომაა მახსოვრობის მექანიზმები ასეთი აქტუალური 

პოსტპოსტმოდერნისტული ადამიანისათვის? რატომ იქცა 

წარსული დღევანდელობის მაცოცხლებელ ძალად? მთელი 

XX და განსაკუთრებით კი XXI საუკუნე შეპყრობილია 

წარსულის შენახვის იდეით, სხვადასხვაგვარი მცდელობით 

გაიხსენოს ყველაფერი. ამას ბიძგი მისცა ტექნიკურმა რე-

ვოლუციებმა, როგორც ბგერის, გამოსახულების, მოძრა-

ობის, ხმების ფიქსაციის საშუალებამ… და რა თქმა უნდა 

ინტერნეტი, სადაც უთავბოლოდ გროვდება უპატრონო 

სიტყვები და სურათები  ესაა ამ რეალიზებული უტოპიის 

სახე: მასში, ისევე როგორც გუგლში, იპოვი ყველაფერს, 

თუმცა არავინ ეძებს, არავინ იქექება ამ უთავბოლო არქივში. 

ანუ მახსოვრობა განსაკუთრებული, გადამეტებული ყუ-



329 
 

რადღების საგანი უკვე დიდი ხანია გახდა. სხვა საქმეა, რომ 

წარსულით ზედმეტი დაინტერესება ემთხვევა XX საუკუ-

ნის დასასრულს და ამას თავისი მიზეზები აქვს: ტანჯვა  

საკუთარი თუ სხვისი და ამ ტანჯვასთან შეგუების შეუძ-

ლებლობა. ეს არის პოსტკატასტროფული ადამიანი, რომე-

ლიც ჩაღრმავებულია სულ სხვა, უკვე გარდასულ ცხოვ-

რებაში, ერთთავად უკან იხედება, იმათ უყურებს, ვინც უკ-

ვე აღარაა; გარდასულ ადამიანთა ბედით ასეთი უცნაური 

დაინტერესება, ხშირად არაცნობიერი რწმენა იმისა, რომ 

მათი ამბავი არ დამთავრებულა, არ შეჯამებულა,  ვალები 

არ გადახდილა,  ეს ეხება არა მხოლოდ რომელიმე ქვე-

ყანას, არამედ ყველას და ყველაფერს.  

თუკი გადავხედავთ იმ ავტორებს, რომლებმაც XXI 

საუკუნეში მიიღეს ლიტერატურული პრემიები, ცხადი 

გახდება, რომ საოჯახო რომანებს/საგებს ამ საპატიო სიის 

თითქმის ნახევარი უკავია. ასე მაგალითად, ამერიკის 

ნაციონალური წიგნის პრემია მხატვრულ ლიტერატურაში 

მიიღეს ისეთმა ავტორებმა, როგორებიცაა: ჯონათან ფრენ-

ზენი (2001), ჯულია გლასი (2002), შირლი ჰაზარდი (2003), 

ხოლო პულიტცერის პრემია რიჩარდ რუსომ (2002), ჯეფრი 

ევგენიდესმა (2003). კრიტიკოსთა საზოგადოების ნაციონა-

ლური პრემია მიენიჭა იენ მაკიუენს (2002). თანამედროვე 

ამერიკის ლიტერატურისათვის დამახასიათებელია „ოჯა-

ხური აზრი“, რომელიც გამოიხატება აუჩქარებელ, მრავალ-

ფურცლიან თხრობაში, რაც გვაბრუნებს XIX საუკუნის 



330 
 

ტრადიციულ რომანთან. მოდაში შემოვიდა გრძელი ტექს-

ტები, ხშირად დეტექტიური ინტრიგით გამდიდრებული 

სიუჟეტები, ცოცხალი, დასამახსოვრებელი პერსონაჟები  

დიდი ოჯახის წევრები, უაღრესად ჩახლართული და 

რთული წარსულით და, რა თქმა უნდა, სიყვარული. 

გერმანიაში წიგნის პრემია 2011 წელს მიიღო ოიგენ რუგემ. 

სხვადასხვა ლიტერატურული პრემიით აღინიშნა მრავალი 

ნაწარმოები, მათ შორის საქართველოში გოეთეს ინსტი-

ტუტის ყოფილი დირექტორის შტეფან ვაკვიტცის მიერ 

2003 წელს დაწერილი საოჯახო რომანი „უჩინარი ქვეყანა“.  

ოჯახის რამდენიმე თაობისადმი მიძღვნილი რომანე-

ბი თუ მოთხრობები ყველა ნაციონალურ ლიტერატურაში 

მოიძებნება. მაგალითისათვის, რამდენიმე მათგანს დავა-

სახელებდით. ესენია: გერმანული ლიტერატურიდან უპირ-

ველესად თომას მანის „ბუდენბროკები“, ფრანგული ლი-

ტერატურიდან  ემილ ზოლას რუგონებისა და მაკარები-

სადმი მიძღვნილი რომანების ციკლი, როჟე მარტინ დიუ 

გარის „ტიბოს ოჯახი“ და სხვა. ინგლისური ლიტერატუ-

რიდან  ჯონ გოლზუორთის „ფორსაიტების საგა“. ამ ტიპის 

ბრწყინვალე ნაწარმოებია აგრეთვე გაბრიელ გარსია მარ-

კესის „მარტოობის ასი წელი“. თხრობის საზღვრების გა-

ფართოებისადმი სწრაფვა, მცირეში დიდის დანახვის სურ-

ვილი ხდება XX საუკუნის ლიტერატურის წამყვანი 

პრინციპი. ამ მხრივ გამორჩეული ადგილი უკავია უილიამ 

ფოლკნერს, განსაკუთრებით კი სნოუპსების ოჯახისადმი 



331 
 

მიძღვნილ მის ტრილოგიას  „სოფელი“, „ქალაქი“, „სახლი“. 

რუსული ლიტერატურიდან დავასახელებდით სერგეი 

აკსაკოვის „ოჯახურ ქრონიკას“. ასეთი მოსაზრებაც არსე-

ბობს, რომ ამ წიგნმა დიდი გავლენა მოახდინა XIX სა-

უკუნის რუსული პროზის განვითარებაზე და ისეთი უდი-

დესი საოჯახო რომანების პირველსახედ და წინამორბე-

დადაც კი იქცა, როგორებიცაა „ომი და მშვიდობა“, „ანა 

კარენინა“, „ძმები კარამაზოვები“ და სხვა. ქართულ სინამ-

დვილეში საოჯახო რომანად შეიძლება ჩაითვალოს ოთარ 

ჭილაძის რომანი „ყოველმან ჩემმა მპოვნელმან“, „...რო-

გორც  საოჯახო  რომანის ჟანრობრივი განვითარების ახა-

ლი, ეთნოკულტურულად და ისტორიულად მოდიფიცი-

რებული საფეხური, რომელიც თავისი წინამორბედებისგან 

გარკვეული თვითმყოფადობითა და ორიგინალობით გ-

ამოირჩევა“ (სიხარულიძე 2013: 52). საოჯახო რომანად განი-

ხილავს მირანდა ტყეშელაშვილი გურამ გეგეშიძის რომა-

ნების ციკლს („ხმა მღაღადებლისა“, „სისხლის წვიმები“, 

„ნაცრის კოშკი“).  

ამ მხრივ, განსაკუთრებული მოვლენაა გერმანულ-

ენოვანი ქართველი ავტორის ნინო ხარატიშვილის „მერვე 

სიცოცხლე (ბრილკასათვის)”, რომელიც ამ ჟანრის ყველა 

ნიშანს აკმაყოფილებს. ეს მძიმე წიგნია – პირდაპირი და 

გადატანითი მნიშვნელობით. 1275 გვერდზე მოცემულია 

ჯაშების გვარის 6 თაობის ისტორია 107 წლის მანძილზე, 

დაწყებული მეფის რუსეთიდან, ოქტომბრის რევოლუციის, 



332 
 

მსოფლიო ომების, სტალინიზმის, საბჭოთა და პოსტსაბ-

ჭოთა პერიოდების ჩათვლით, ვიდრე დღევანდელ დღემ-

დე. როგორც ავტორი ამბობს, „პირველად რამდენიმე წლის 

წინ დავფიქრდი, რომ ჩვენი საუკუნის ისტორიას დასავ-

ლეთევროპული პერსპექტივიდან უკეთ ვიცნობ, ვიდრე 

აღმოსავლეთევროპულიდან. თუნდაც ნაციზმზე ბევრად 

მეტი ვიცი, ვიდრე სოციალიზმის შესახებ, რადგან გერ-

მანიამ ეს ეპოქა გააანალიზა, შეაფასა, მოინანია და მხოლოდ 

შემდეგ შეძლო ისტორიის ახალი ფურცლის გადაშლა. 

საქართველოში, ისევე როგორც ბევრ პოსტსაბჭოთა ქვეყა-

ნაში, ეს არ მომხდარა. აქედან გამომდინარე, ისეთი შთა-

ბეჭდილება მექმნება, რომ ბოლო 25 წელია, წრეზე დავდი-

ვართ, ვიმეორებთ იმავე შეცდომებს, ვერ ვარღვევთ წრეს და 

ახალი ფურცლის გადაშლას ვერ ვახერხებთ“ (დარჩიაშვი-

ლი 2014). რომანს უზარმაზარი წარმატება ხვდა წილად, იგი 

ერთ წელიწადში სამჯერ გამოიცა, ბევრ ენაზე ითარგმნა და 

უამრავი პრემია დაიმსახურა.  

 

ჟანრის განსაზღვრა 
 

მეტცლერის ლიტერატურულ ლექსიკონში საოჯახო 

რომანი (Familienroman) ასეა განმარტებული: რომანის ტიპი, 

რომელიც ოჯახურ ცხოვრებას და ურთიერთობებს ერთი ან 

რამდენიმე თაობის კონტექსტში წარმოადგენს. კონფლიქტი 

იშვიათად კონცერტრირდება მხოლოდ ოჯახზე და ემსა-



333 
 

ხურება ფსიქოლოგიური, ისტორიული და საზოგადოებ-

რივი პირობების, ასევე ქორწინების, თაობათა, აღმზრდე-

ლობითი, დროითი ან სახელოვნებო პრობლემატიკის კრი-

ტიკულ-შემეცნებით გამოხატვას, რის გამოც საოჯახო რო-

მანთა უმეტესობას რომანის სხვა კატეგორიასაც მიაკუთ-

ვნებენ ხოლმე. 

აყვავების პირველი პერიოდი საოჯახო რომანმა 

განიცადა სენტიმენტალიზმის წერილების რომანის სახით: 

S. v. la Roche, S. Richardson, C. F. Gellert  ამ ავტორთა თე-

მატიკა მოიცავს ქალთა ბედისწერებს და აღზრდის საკი-

თხებს. დაწყებული XIX საუკუნის დასაწყისიდან დღემდე 

ოჯახის ბედისწერის ასახვა უფრო მეტად ემსახურება სა-

ზოგადოების, ეპოქის,  და კულტურის კრიტიკას1. 

საერთოდ, უნდა ითქვას, რომ ოჯახური ისტორიის  

რეპრეზენტაცია მხატვრულ ლიტერატურაში არ მიეკუთ-

ვნება მსოფლიო ფილოლოგიის დამუშავებულ ასპექტთა 

რიგს, მიუხედავად იმისა, რომ ამ პრობლემაზე შექმნილია 

რამდენიმე საკმაოდ ფუნდამენტური გამოკვლევა. ასეთე-

ბია: ი-ლინგ რუს, კერსტინ  დელის. ჯ. ჯონსის და სხვათა 

შრომები.  

მაგალითად, ი-ლინგ რუ სამი რომანის (პა ჩინის ჩი-

ნური ტრილოგია „მღელვარე ტრილოგია“ (1906-1940); ჯონ 

                                                           
1
 A. Stifter „Wittiko“, 1865-67; E. Zola „LES Rougon Macquart, 1871-93, Th. 

Mann: Buddenbrocks“, 1901; Galsworty: „Forsyte Saga“, 1906/21; W. Faulkner: 

„Ge Down, Moses“, 1942; W. Kempowski „Tadelloser & Wolf“, 1971 



334 
 

გოლზოურთის ბრიტანული ტრილოგია „ფორსაიტების 

საგა“ (1906-1921) და როჟერ მარტინ დიუ გარდის ფრან-

გული რომანი „ტიბოს ოჯახი“ (1922-1940)) მაგალითზე ამ-

ტკიცებს ახალი ჟანრობრივი კატეგორიის საოჯახო რომა-

ნის, როგორც რომანის ქვეჟანრის არსებობას. იგი ასახელებს 

მის ოთხ სხვადასხვა მახასიათებელს. ესენია: 1. რეალიზმი 

და ქრონოლოგიის გამოყენება;  

2. რიტუალობა და ერთიანობის გრძნობა;  

3. ნაწარმოების ცენტრში ოჯახური კონფლიქტის 

არსებობა;  

4.  ფორმის უნიკალურობა. 

ასევე, არც მიხაილ ბახტინი გამოყოფს ოჯახურ რო-

მანს, როგორც რომანის ქვესახეობას, მხოლოდ მისი დიფე-

რენციაციის რამდენიმე გზას განსაზღვრავს. ის ამ ტერმინს 

არ ხმარობს, თუმცა შემოაქვს ტერმინოლოგიური სახელ-

დება „თაობათა რომანი“ და განსაზღვრავს ამ ჟანრის პრობ-

ლემატიკისა და მოტივების რამდენიმე თავისებურებას, 

კერძოდ, გამოყოფს ასეთ მოტივს  „იდილიათა მსხვრევა“. 

მკვლევარი აღნიშნავს, რომ „თაობათა რომანის“, ისევე რო-

გორც ზემოთ აღნიშნული მოტივის  „იდილიათა მსხვრე-

ვა“, მაშასადამე გადაგვარება და რღვევა, – გააქტიურება 

გამოწვეულია XIX–ХХ საუკუნეების მოვლენებით, ეპოქის 

კატაკლიზმებით (ბახტინი 1975: 504).  

ზოგადად, შეინიშნება ამ მოვლენის აღმნიშვნელ ტერ-

მინთა მრავალფეროვნება. მაგალითად, ლიტერატურათ-



335 
 

მცოდნეთა მიერ გამოიყენება ტერმინები: roman-fleuve (რო-

მანი-მდინარე). family novel (საოჯახო რომანი), multige-

nerational novel (რომანი თაობათა შესახებ). family saga (სა-

ოჯახო საგა) ან  famile chronicle (საოჯახო ქრონიკა). ფრან-

გულ ლიტერატურათმცოდნეობაში გვხვდება ტერმინი Le-

roman-cycle familia - საოჯახო რომანების ციკლი.  

ზოგადად, ისეთი დასახელებები, როგორებიცაა „სა-

ოჯახო რომანი“, „თაობათა რომანი“, „საოჯახო ქრონიკა“ ან 

„საოჯახო საგა“ კვლევაში ხშირად თანაბრად გამოიყენება. 

საოჯახო რომანების  მონათესავე ჟანრის განსაზღვრა ხდება 

ოჯახზე თემატიზებული ფოკუსირებით და ხასიათდება 

ფიგურათა ისეთი განლაგებით, რომელიც მოიცავს ოჯახის 

სულ ცოტა სამ, ერთმანეთის მომდევნო თაობას. 

 

ოჯახი და რომანი 
 

იმდენად, რამდენადაც ცნება „საოჯახო რომანი“ შედ-

გება ორი კომპონენტისაგან: ოჯახი და რომანი, მართებუ-

ლად მივიჩნიეთ თითოეულის ცალ-ცალკე განხილვა. 

ოჯახი ურთიერთობის ყველაზე ძველი და მყარი, ყვე-

ლასათვის გასაგები და ყოველი ჩვენგანის მიერ უშუალოდ 

გამოცდილი ფორმაა. ოჯახი, როგორც საზოგადოების უჯ-

რედი, არა მარტო ეწინააღმდეგება ცენტრიდანულ ტენ-

დენციებს, არამედ ჩუქნის მკითხველს, რომელიც თვალ-



336 
 

ყურს ადევნებს ოჯახურ პერიპეტიებს, ყოფის მაცოცხლე-

ბელ გრძნობას.  

ოჯახი და ოჯახური ურთიერთობები ფსიქოლოგიის, 

ფილოსოფიის, სოციოლოგიის, დემოგრაფიისა და სხვა ჰუ-

მანიტარული დისციპლინების ამოუწურავი საკვლევი მა-

სალაა. თუმცა ყველაზე საინტერესოდ და ყოვლისმომ-

ცველად ოჯახის შესახებ მოყოლა სწორედ მხატვრული 

ლიტერატურის ენით შეიძლება. ოჯახი  თავისებური სო-

ციალური მიკროკოსმოსია, მისი სტრუქტურა კი  საზო-

გადოების მიკრომოდელი. მასში, როგორც მინიატურაში, 

მჟღავნდება საზოგადოებრივ ურთიერთობათა მთელი მიკ-

როგამა. ხალხის ისტორია მატერიალიზდება ნაციონალურ 

ტრადიციებსა და ქცევის სტერეოტიპებში, რომელთა შემ-

ნახველადაც ოჯახი ითვლება.  მსგავსად ქრომოსომისა, 

სწორედ ოჯახი არის მატარებელი სოციალური მემკვიდ-

რეობითობისა და იგი ისეთსავე როლს ასრულებს ჩვენს 

ცხოვრებაში, როგორც ბიოლოგიური მემკვიდრეობითობა. 

სოციალური პროცესები და ურთიერთობები მოდელირ-

დება უმეტესწილად ოჯახური პიროვნებათაშორისი ურთი-

ერთობების მაგალითზე, სადაც პროგრამდება ადამიანურ 

კავშირთა მთელი სპექტრი, დაწყებული გენებიდან სოცი-

ალურ-მასობრივ დეტერმინებულობამდე. 

ვნახოთ, თუ როგორ ვითარდებოდა ცნება „ოჯახი“ 

საუკუნეთა მანძილზე: 



337 
 

ოჯახი (ლათ. famulus - „მსახური“, „საჯალაბო“) – ეს  

სოციოლოგიურად არის პარტნიორობით, ქორწინებით,  

შვილებით ან წარმომავლობით დაკავშირებული სიმბიოზი, 

რომელიც შედგება მშობლებისა ან აღმზრდელებისაგან და  

ბავშვებისგან, ასევე ამავე სივრცეში მცხოვრები სხვა ნათე-

სავებისა თუ ცხოვრების თანამგზავრებისაგან. ოჯახი ძირი-

თადად ემყარება ნათესაურ ურთიერთობებს.  

ანტიკურ პერიოდში (რომის იმპერია) ლათინური და-

სახელებები famulus და famula აღნიშნავდა „მსახურს“, შე-

საბამისად, „მონას“. აქედან ნაწარმოები ლათინური ცნება 

familia ლათინურ ენაზე ნიშნავს „მრავალფეროვანს“.  არც 

ლათინურში და არც ბერძნულში არ არსებობდა თანამედ-

როვე ოჯახის, ანუ „დედა-მამა-შვილი“-ს აღმნიშვნელი ცნება.  

ცნებები familia და მასთან დაკავშირებული pater 

familias აღნიშნავდა „ბატონობას“ და გამოხატავდა ძალაუფ-

ლებრივ ურთიერთობებს. ბიოლოგიურ შემქმნელს (მამა) 

ერქვა არა „Pater“, არამედ „Genitor“, ხოლო ინდოევროპულ 

ენებში Pater უკვე აღნიშნავდა არა მამობის ფიზიოლოგიურ 

თუ მატერიალურ ასპექტს, არამედ „ადამიანის ქმნადობას“ 

და „ზებუნებრივ ძალებს“, რაც მამაკაცის მხოლოდ განა-

ყოფიერების უნარს ბევრად აღემატებოდა.  

რომაულ პერიოდში დაიწყო პირველად ნათესაობის, 

როგორც ურთიერთობათა დამაკანონებელი ცენტრალური 

ინსტიტუციის შექმნა, როცა familia ჩამოყალიბდა pater 

familias-ის ცენტრალურ პოზიციად და ამის მეშვეობით  



338 
 

სოციალურ ერთეულადაც. აქ იგულისხმებოდა არა ქალისა 

და მამაკაცის ერთობა, არამედ სახლისა და მეურნეობის 

მეპატრონის განუსაზღვრელი ძალაუფლება მთელს მის 

მეურნეობაზე, რომელსაც განურჩევლად მიეკუთვნოდა ყვე-

ლანაირი უსულო და სულიერი ქონება: მიწა, სახლი, პი-

რუტყვი, ცოლი, შვილი, მონა,  აზატი და სხვა. 

შუა საუკუნეებში familia არ იყო ყოველდღიური მოხ-

მარების ტერმინი, იგი აღნიშნავდა მეპატრონის ქონების 

ფარგლებს, რომელიც ხშირად რამდენიმე ათეულ ან ასეულ 

პიროვნებას მოიცავდა. აქ სოციალური წესრიგის გამომ-

ხატველი მთავარი ცნება იყო არა familia, არამედ სახლი.  

მაგალითად, გერმანულ ყოველდღიურ მეტყველებაში 

Familie-ს ცნება მხოლოდ XVII საუკუნის ბოლოდან გააქ-

ტიურდა, თანაც ფრანგულიდან შემოვიდა. ის თავიდან 

უთანაბრდებოდა ცნებას „სახლი“ (Haus). მხოლოდ მოგ-

ვიანებით აღნიშნავდა „ოჯახს, როგორც ბირთვს“ (nuclear 

family), მაშასადამე, შემდგომ სოციალურ ერთეულს ნათე-

საობის თვალსაზრისით. ბურჟუაზიის აღორძინებამ მო-

იტანა ბურჟუაზიული ოჯახის იდეალი და მისი განთავსება 

წარმომავლობით დამოკიდებულებებში.  

ევროპაში ინდუსტრიულ რევოლუციასთან ერთად 

შეიქმნა პატარა ოჯახები (Kleinfamilie), განსხვავებით ევრო-

პული კულტურული სივრცისათვის ტრადიციული დიდი 

ოჯახებისა, რომლებსაც ეკუთვნოდა მრავალი თაობისა და 

მათი განშტოებების წარმომადგენლები. 



339 
 

„სახლის“  მოტივი როგორც „ოჯახის“ წინაპირობა 
 

საოჯახო-ყოფითი სფეროსადმი განმანათლებლური 

ინტერესის სპეციფიკა იხსნება რომაელი სატირიკოსის 

იუვენალის სიტყვებში, რომელიც ციტირებულია რომანში 

„კლარისა“: „ადამიანთა მოდგმის თავისებურებებში გარ-

კვევა თუ გინდა, დააკვირდი  თუნდაც ერთ სახლს“. ეს გა-

მონათქვამი შეიძლება იქცეს საოჯახო რომანის, როგორც 

ჟანრის ისტორიის ეპიგრაფად. 

საცხოვრებელი ადგილის იდეალისტურ გაგებას ეხ-

მიანება ოჯახურ რომანში მოქმედების შემოფარგვლა სა-

ოჯახო-საგვარეულო სახლით, ყურადღების კონცენტრი-

რება კაპიტალისტური საკუთრების უძრავ ნაწილზე. სახ-

ლის მოტივი საოჯახო რომანში თავიდანვე უაღრესად 

მნიშვნელოვან იდეურ ფუნქციას იძენს. სახლი განასახი-

ერებს სწორედ ოჯახის მყარ და მშობლიურ სამყაროს. 

 

რომანი  
 

ცნების „რომანი“ ეტიმოლოგია უკავშირდება ძველ-

ფრანგულ სიტყვას romanz, რაც, ერთი მხრივ, ნიშნავს გარ-

კვეული ხალხის ენას, ე.ი. რომანულ ენებსა (პროვანსული, 

ფრანგული, იტალიური, ესპანური, პორტუგალიური) და ამ 

ენებზე მოლაპარაკე ხალხებს (ფრანგები, იტალიელები და ა. 

შ.), ხოლო, მეორე მხრივ, ეს სიტყვა აღნიშნავს ამ ხალხურ 



340 
 

თუ ხალხის ენაზე, ე. ი. რომანულ (ძირითადად პროვან-

სულ და ფრანგულ) ენებზე (Lingua Romana) XII-XIII სს-ში 

შექმნილ ვერსიფიცირებულ საკარო-სარაინდო  ეპოსს. შუა 

საუკუნეებში ამ რომანულ „ხალხურ“ ენებს უპირისპირდე-

ბოდა განსწავლულთა და საეკლესიო პირთა ენა – ეს იყო 

ლათინური, რომელზეც იმ პერიოდში ძირითადად საღ-

ვთისმეტყველო-საეკლესიო ლიტერატურა იქმნებოდა (მეც-

ლერი… 2007: 658; Literaturwissenschaf… 2008: 115) (ბრეგაძე 

2018: 6). 

თანამედროვე ლიტერატურულ და ლიტმცოდნეობით 

სივრცეში რომანის ცნებაში მოიაზრება ფიქციონალური 

(გამოგონილი) ვრცელი ფორმის პროზაული თხრობითი 

მხატვრული ტექსტი. რომანი ეპოსისაგან უმთავრესად განს-

ხვავდება თავისი პროზაული თხრობითი ფორმითა და 

ბეჭდური სახით, ხოლო მცირე ეპიკური ჟანრებისაგან 

(ნოველა, მოთხრობა, მინიატურა)  ვრცელი, განფენილი 

სტრუქტურითა და რთული ყოფიერებისეული სივრცის 

გადმოცემით. 

რომანები იყოფა: 

ა) ლიტერატურული მიმდინარეობებისა და ეპოქების 

მიხედვით: ანტიკური, შუა საუკუნეების, რენესანსული, ბა-

როკოს, განმანათლებლური, რომანტიკული, რეალისტური, 

ნატურალისტური, მოდერნისტული, პოსტმოდერნისტული 

რომანი; 



341 
 

ბ) მასალისა და პერსონაჟთა მიხედვით: საკარო-

რაინდული, ავანტიურისტულ-სათავგადასავლო, ისტორი-

ული, სახელოვნებო (ე. ი. რომანი, სადაც ასახულია მთავარი 

პროტაგონისტის სახელოვნებო გზა და მისი ხელოვნად ჩა-

მოყალიბების ამბავი, ასევე, სადაც განვითარებულია აქ-

ტუალური, ან გლობალური ესთეტიკური პრობლემატიკა, 

გერმ. Künstlerroman), ურბანული (ე. ი. რომანი, სადაც მოქ-

მედება გაშლილია თანამედროვე დიდ ქალაქში და ძირი-

თადად ასახულია ქალაქური ყოფა), გოთიკური (სადაც მოქ-

მედება ვითარდება დანგრეული ეკლესია-მონასტრების, მე-

დიტერანული, ე. ი. ხმლთაშუაზღვისპირეთის ლანდშაფ-

ტების, ან უღრანი ტყეების, ძველი მიტოვებული სასახ-

ლეების ფონზე ვამპირების, მოჩვენებებისა და გარდაც-

ვლილთა სულების გარემოცვაში), ეროტიკული, პორნოგ-

რაფიული, სამეცნიერო-ფანტასტიკური, კრიმინალური/დე-

ტექტიური რომანი, ასევე რომანი-ვესტერნი, რომანი-ფენ-

ტეზი (რომელიც სხვა და სხვა ხალხთა მითოსურ გადმო-

ცემათა  მაგ., სკანდინავიური და კელტური მითოსის  

სინკრეტული შერწყმის საფუძველზეა შექმნილი და სადაც 

ასახულია ზღაპრულ-ფანტასტიკური სამყარო, რომელიც 

ზღაპრული არსებებით, მაგ., ჯუჯებით, ურჩხულებითა და 

ჯადოქრებითაა დასახლებული, და სადაც უხვადაა მო-

ცემული სხვა და სხვა მაგიური საგნები, მაგ., ბეჭდები, 

ხმლები, ბარძიმი და სხვ.) (ბრეგაძე 2018: 7).  



342 
 

სამეცნიერო ლიტერატურაში შეიძლება შეგვხვდეს 

ასევე ომის, ეპისტოლარული, კრიმინალური, დისტოპი-

ური, დიდი ქალაქის, პასტორალური, სასიყვარულო, პოსტ-

აპოკალიფსური, ფსიქოლოგიური, საშინელებათა, ჯაშუშუ-

რი, ახალგაზრდული, აღზრდისა და განვითარების, სამეც-

ნიერო-ფანტასტიკური, რომანი-გასაღები, ე.წ. Coming-of-

Age-რომანი და სხვა. 

 

საოჯახო რომანი ზიგმუნდ ფროიდთან  
 

საოჯახო რომანი – ესაა ზიგმუნდ ფროიდისა და ოტო 

რანკის მიერ დამკვიდრებული ტერმინი და აღნიშნავს 

ფსიქოლოგიურ კომპლექსს, რომელიც დაადგინა ზიგმუნდ 

ფროიდმა 1909 წელს დაწერილ ესეში „ნევროტიკთა სა-

ოჯახო რომანები“. მასში აღწერილია ბავშვის მიერ გავლი-

ლი სხვადასხვა ფაზა, როცა ის აღმოჩნდება ფაქტის წინაშე, 

რომ მშობლები მისთვის ემოციურად ყოველთვის ხელ-

მისაწვდომნი არ არიან. ბავშვს ოჯახში უჩნდება ეჭვიანობის 

ასექსუალური გრძნობა და თავდაცვის სურვილი. ამ 

მიზნით პატარა ბავშვი ან მოზარდი წარმოიდგენს, რომ 

მისი მშობლები  სინამდვილეში უფრო მაღალი სოციალური 

ფენის წარმომადგენლები, ან ცნობილი ადამიანები არიან. 

ფანტაზია შურს იძიებს  ბავშვურ ტკივილზე და მის წარ-

მოდგენაში ნამდვილზე უკეთეს ოჯახს ჰქმნის. მოგვიანე-



343 
 

ბით, ბავშვის ეჭვიანობა აშკარად სექსუალური ხდება, 

როდესაც ის გაივლის ოიდიპოსის განვითარების სხვა-

დასხვა ეტაპს. უფრო ფართოდ, ტერმინი შეიძლება გამო-

ყენებულ იქნას  და-ძმებს,  მშობლებსა  და  შვილებს  შო-

რის არსებული ინსტინქტური კავშირების მთელი 

სპექტრისათვის. 

თავის ესეში ფროიდს მოჰყავს ნევროტიკოსთა შორის 

ფართოდ გავრცელებული იგავი, რომლის მიხედვით მათი 

ამჟამინდელი მშობლები იტყუებიან, მათ დაიკავეს მათი 

ნამდვილი მშობლების, არისტოკრატული წყვილის ადგი-

ლი; ასევე, ბავშვი, უარყოფს რა ამჟამინდელ მშობლებს,  

უბრალოდ „უარს ამბობს მამაზე, ვისაც დღეს იცნობს და 

ვისიც ასე  სჯეროდა ბავშვობის ადრეულ წლებში“ (ფრო-

იდი 1997: 225-5). ამ გარდაქმნის აზრი, ფროიდის მიხედ-

ვით, მდგომარეობს იმაში, რომ ბავშვობის პირველი წლებ-

ში ხდება მშობლების ზომაზე მეტი დაფასება და იდე-

ალიზირება. ამიტომაც სიზმრად ნანახი მეფე და დედო-

ფალი, ფროიდის მიხედვით, მხოლოდ მშობლებს ნიშნავს. 

ეს გადაფასება  მეორად პროცესებში ადგილს კრიტიკულ 

პათოსს უთმობს. 

მოგვიანებით ფსიქოანალიტიკოსებმა დაამატეს, რომ 

ბავშვმა შეიძლება თავის წარმოსახვაში ისეთი  მშობლების 

შვილადაც წარმოიდგინოს თავი, რომლებსაც მათ რეალურ 

მშობლებზე უფრო დაბალი (შესაბამისად, შეუზღუდავი) 

სოციალური მდგომარეობა აქვთ;  



344 
 

მნიშვნელოვანია ოჯახში მშობლების როლიც: დედა 

ფროიდისათვის არის persona certissima – კეთილსაიმედო 

პიროვნება. ბავშვის აღზრდისას ორ მშობელს შორის დე-

დას უფრო სტატიკური, „საიმედო“ როლი აქვს, დედა  

მუდმივად ბავშვთანაა და ამიტომ მისი გაიდეალება არ 

ხდება. ამის საპირისპიროდ, pater semper incertus – მამა 

ყოველთვის არაკეთილსამედოა როგორც ბიოლოგიურად, 

ისე სამართლებრივი თუ აღმზრდელობითი თვალსაზრი-

სით. მამის  ყოველთვის შორს ყოფნა ან არყოფნა ჰქმნის 

სწორედ მისი იდეალიზირების საფუძველს. 

ოტო რანკის მსგავსად, კარლ გუსტავ იუნგმაც გა-

მოიყენა საოჯახო რომანის კონცეპტი მითოლოგიური და 

მითთან მიახლოებული თხრობის ასახსნელად.  ამისათვის 

მან განიხილა დაბადების წიგნის ისტორიები, მაგალითად, 

ცნობები მეფური და ღვთიური წარმომავლობის მქონე 

მშობლების შესახებ და წარმოაჩინა ისინი გმირებად. მან 

ერთმანეთს შეუდარა ჰერაკლეს, პარისის, ოიდიპოსის, რო-

მულუსის, ლოეგრინის, მოსეს, კირიოს II-ს და იესოს და-

ბადების ამბები.  

საინტერესოა ამ მხრივ თანამედროვე გერმანელი 

მწერლის და თეოლოგის ეუგენ დრევერმანის1 შეხედუ-

ლებებიც. ეს ეხება იუნგის ფსიქოლოგიას და მისი ინტერ-

პრეტაციის მეთოდს საგნობრივ დონეზე, რომელიც განს-

                                                           
1 Eugen Drewermann – თანამედროვე გერმანელი თეოლოგი, ფსიქოანა-

ლიტიკოსი, მწერალი, კათოლიკე პასტორი  

https://de.wikipedia.org/wiki/Eugen_Drewermann


345 
 

ხვავდება ფროიდისეული მუშაობის წესისგან. მითოლო-

გიური წარმოდგენების ფოკუსირება ხდება შესაბამისი 

მოთხრობის, ზღაპარისა თუ მითის მთავარ გმირზე. მი-

უხედავად იმისა, რომ მოთხრობის მთავარი გმირი ხშირად 

ცნობილია, როგორც წესი, მისი მოძიება მაინც არც ისე 

ადვილია. ზღაპრის სიუჟეტში პერსონაჟების სიმრავლე 

შეიძლება გამოწვეული იყოს ერთი პრინციპით, რომელიც 

შეიძლება შეფასდეს, როგორც ინდივიდუალიზაციის პრინ-

ციპი დაპირისპირებულ ძალთა ურთიერთქმედებაში. მაგა-

ლითად, ავიღოთ მითებსა და ზღაპრებში ხშირად გამე-

ორებული ავადმყოფი მეფის ისტორია, რომელიც აგზავნის 

თავის სამ ვაჟს უკვდავების წამლის საპოვნელად. იუნგის 

აზრით, ისეთი ფიგურები, როგორებიცაა „მეფე“, „მამა“ და 

„ღმერთი“ აქ გვევლინებიან ცნობიერების, ხოლო შვილები – 

„ეგოს“ ძალების შემცვლელებად. 

 

საოჯახო რომანი როგორც ლიტერატურული ჟანრი 
 

რომანს ხშირად უწოდებენ პირადი ცხოვრების ეპოსს. 

ამ განსაზღვრების ლოგიკის თანახმად, რომანი უნდა ჩამო-

ყალიბდეს იმ მოცემულობაში, როცა პირადი ცხოვრება 

წარმოგვიდგება განსაკუთრებულ, სუბლიმირებულ ხარის-

ხში. აქედან მომდინარეობს რომანის განსაკუთრებული 

ტიპი  საოჯახო რომანი. აქ ლაპარაკი უნდა იყოს არა 

ოჯახური ურთიერთობების განსაკუთრებულ მხარეებზე, 



346 
 

არამედ სპეციფიკურ ჟანრულ მოვლენაზე, რომელსაც სა-

ოჯახო რომანი ჰქვია. საოჯახო რომანი, ასევე თაობათა 

რომანი ან საგა, არის რომანის ჟანრი, რომლის სიუჟეტი 

ძირითადად ოჯახის ბედს ეხება. აქ ფიგურების განლაგება 

ძირითადად ყალიბდება ოჯახის წევრების მიერ. ამრიგად, 

მოთხრობილი დრო ჩვეულებრივ ვრცელდება რამდენიმე 

თაობაზე და, შესაბამისად, ჩვეულებრივ, მოიცავს რამდე-

ნიმე ათწლეულს.  

თუ უფრო დაწვრილებით განვიხილავთ ამ ჟანრის 

სპეციფიკას, უნდა შევისწავლოთ ამ ჟანრის დასახელების 

პირველი სიტყვის სემანტიკა  საოჯახო. ჟანრწარმოების ეს 

ასპექტი გულისხმობს ნაწარმოებთა თავისებური პრობლე-

მატიკის, სიუჟეტურ-ფაბულურ მხარეთა, ასევე დროისა და 

სივრცის კატეგორიათა შესწავლას. პრობლემატიკის კონ-

ტექსტში შეიძლება აღინიშნოს, რომ საოჯახო რომანი იკ-

ვლევს (განსხვავებული ხარისხით) ოჯახის ტრადიციებს, 

მის მიკროკლიმატს, მამათა და შვილთა პრობლემებს, ამ 

ჟანრში ჩართულია აგრეთვე ოჯახის კონფლიქტთა და 

სოციალურ კავშირთა შესწავლა (ინდივიდისა და საზოგა-

დოების პრობლემა ამ ჟანრის უშუალო პრეროგატივად არ 

ითვლება, თუმცა აქაც გვხვდება). 

სხვადასხვა წყაროს შეჯერების შედეგად, შეიძლება 

გამოიყოს საოჯახო რომანის შემდეგი ძირითადი დამახა-

სიათებელი ნიშნები: 



347 
 

1. თაობათა ცვლა შესაბამისი ისტორიული ეპოქების 

კონტექსტში; დროის აზომვა ხდება თაობის სიცოცხლის 

ხანგრძლივობის მიხედვით, ისტორიული ეპოქა კი წარ-

მოდგენილია პირადი ცხოვრების კონტექსტში. ჩვეულებ-

რივ, სამი თაობა მონაწილეობს ხოლმე. წინა თაობების 

ისტორია შეკუმშული სახითაა მოცემული დასაწყისში, რაც 

ქმნის თავისებურ განწყობას საიმისოდ, რომ საქმე გვაქვს 

საოჯახო ქრონიკასთან; 

2. ზუსტი ქრონოლოგიის დაცვა; 

3. ხაზოვანი პრინციპის დაცვა, რაც ტექსტში ფორ-

მდება მოვლენათა დათარიღებით (მაგალითად, თომას 

მანის „ბუდენბროკები “); 

4. თავების დასათაურება იმ თაობასთან ყველაზე მე-

ტად ასოცირებული გმირის სახელით (მაგალითად, ნინო 

ხარატიშვილის „მერვე სიცოცხლე “); 

5. რომანში რეალურად მომხდარი ამბების ჩართვა და 

დაკავშირება იმ ეპოქის გლობალურ მოვლენებთან (მაგა-

ლითად, ნინო ხარატიშვილის „მერვე სიცოცხლე “); 

6. გმირის დაბადების, ზრდისა და დაბერების ბუ-

ნებრივი განვითარების პრინციპის დაცვა (ხომ შესაძლე-

ბელია თაობათა ისტორიის გადმოცემა ისეთი ლიტერა-

ტურული ხერხებითაც, როგორებიცაა რეტროსპექცია, 

გახსენებები...);  

7. ოჯახის ისტორიის შესაბამისობა, თანხვედრა, გან-

პირობებულობა ქვეყნის ისტორიით. რომანის ისტორიზ-



348 
 

მის თავისებურება მდგომარეობს იმაში, რომ რაიმე მნიშ-

ვნელოვანი მოვლენა ან რაიმე რეალური ისტორიული დე-

ტალი მწერალს აინტერესებს არა თავისთავად, არამედ 

მხოლოდ იმ კუთხით, თუ რამდენად მნიშვნელოვანია ის ამ 

ოჯახისთვის და როგორ აისახება მათ ცხოვრებაზე;  
 

თემატიკა 

1. წინაპართა კვალის ძიება; 

2. ფესვების ძიება; 

3. ოჯახური საიდუმლოებების კვალზე; 

4. საბჭოთა კავშირთან დაკავშირებული ისტორია; 

5. მიგრანტთა ოჯახური ისტორიები; 

6. „წარსულის დაძლევა“;  

7. წარსულის რეცეფცია და ხსოვნის კულტურა; 

8. „მამაჩემი ნაცისტი არ ყოფილა“/„ჩემი წინაპარი 

საბჭოთა რეჟიმს შეეწირა“; 

9. საკუთარი იდენტობის ძებნა და იდენტობათა 

სხვადასხვაგვარი რეკონსტრუქციები; 

10.  ოჯახური პრობლემები, რომლებიც გამოწვეულია 

კომუნიკაციის ნაკლებობით, უნარშეზღუდული ბავშვი, 

მარტოხელა დედა/მამა, ნაშვილები ბავშვის ინტეგრაცია 

ოჯახში, ქუჩის ბავშვები. 

 

 

 



349 
 

ნარატიული/კომპოზიციური წყობა 

1. ქრონოლოგიურ-ხაზოვანი (აღმავალი/დაღმავალი, 

მასკულინური/ფემინისტური); 

2. მე  რომანი, ე.წ. „განცდილი მეტყველება“; 

3. ეპისტოლარული ჟანრი. 

თხრობის ფორმები 

1. რეალისტური; 

2. მაგიური რეალიზმი/ჩართვები; 

3. ცნობიერების ნაკადი/ჩართვები. 

 
მკითხველის ინსტანცია/გმირი 

 

საოჯახო რომანის პლურიცენტრისტული თხრობის 

ტრადიციულ-აუქტორიალური (როცა მთხრობელი აკონ-

ტროლებს სიტუაციას, იცის რა მოხდება, შეუძლია ჩაერიოს 

და კომენტარი გააკეთოს. შ.შ.) ფორმა ყოვლისმცოდნე 

ავტორით და ქრონოლოგიურ-ხაზოვანი სტრუქტურით გან-

საკუთრებული პოპულარობით სარგებლობდა XX საუკუნის 

ავტორებში. თანამედროვე საგა-ფორმატის რომანები უფრო 

გამოირჩევა დროითი პერსპექტივების, (ფ)ლოკალიზაციის, 

მთხრობელის ცოდნასა და ფიგურის ცოდნას შორის ურ-

თიერთობის თანამედროვე, დარღვეული ფორმებით. მაგა-

ლითად, სიმონა რიზერის მოკლე რომანის „მეფე-ბაყაყი“ 

პროტაგონისტის – ლეოს რამდენიმედღიანი თავგადასავ-



350 
 

ლის ქრონოლოგიური თხრობა დარღვეულია მამამისის, 

„ბატონი მაესტროს“ აღმავლობისა და დაცემის ისტორიით, 

ასევე ამავე სახელწოდების ზღაპრის მოტივებით. ამ პლუ-

რიცისტული შეხედულებებისა და პერსპექტივების დემონ-

სტრირების ტექნიკის თვალსაზრისით საინტერესოდ გვეჩ-

ვენება აგრეთვე ურს ვიდმერისა და ქრისტიან ჰალერის 

შემოქმედება, რომლებიც თავიანთ წიგნებში ოჯახის წარ-

სულს მემკვიდრეთა ღიად დეკლარირებული პერსპექტი-

ვიდან ათანამედროვებენ და ამ გზით საოჯახო ისტორიის 

ფართო პანორამას ჰქმნიან. თომას ჰურლიმანმა დაწერა 

აგრეთვე სამი რომანი, რომლებიც ისევეა აგებული, როგორც 

ურს ვიდმერის რომანები. 

რაც შეეხება რეკონსტრუქციულ საოჯახო რომანებს, 

უდავოა, რომ საოჯახო საგებისა და თაობათა პლურიცენ-

ტრისტული რომანების საკმაოდ დიდმა ნაწილმა XX სა-

უკუნის მეორე ნახევრიდან დაკარგა სუვერენული, აუქტო-

რიალური მთხრობელი. ახლა ხშირია მთხრობელის ფი-

გურა ეპისტემოლოგიურად შეზღუდული პერსპექტივით, 

რომელიც ნათესაური კავშირების მოყოლის (récit de 

filiation) ფორმით ახდენს თაობათა შორის ურთიერთობათა 

რეკონსტრუქციას. რეკონსტრუქციული თხრობა ჰქმნის 

ოჯახის ისტორიასთან მიკერძოებული დამოკიდებულები-

სა და კრიტიკული დაპირისპირების ერთ-ერთ შესაძლებ-

ლობას და ეს ხშირად თავად შთამომავლის მხრიდან ხდე-

ბა; მაგალითად, ფრიტცი უჩივის მშობლიური სახლის 



351 
 

ბიურგერულ სივიწროვეს  ფედერიკო ანგსტის რომანში 

„მარსი“ Federico Angst Mars (Kindler, 1977). 

რეკონსტრუქციულ-საგამომძიებლო საოჯახო რომა-

ნების სათავედ ხშირად იქცევა ოჯახური საიდუმლოებები, 

რომელთა ამოხსნასაც ერთ-ერთი გმირი ცდილობს. იგი 

ამისათვის ოჯახის წევრებს შორის აწარმოებს გამოძიებას, 

რასაც სხვადასხვა თაობის ისტორიათა შორის მოგზაურობა 

მოჰყვება. ამის მაგალითია მარტინ რ. დინსის  „ჩემი მამები“ 

(Martin R. Deans Meine Väter. Hanser, 2003) 

რეკონსტრუქციული გახსენებითი და წარმოსახვითი 

საოჯახო რომანები - ყველა რეკონსტრუირებულ მოთხრო-

ბაში არ ხდება ხდება ოჯახის წარსულის მოქმედებისა და 

თხრობის საძიებო-კვლევითი ფორმით სტრუქტურირება. 

თავიდან ყურადღება უნდა მიექცეს გადასვლის ფორმებს, 

რომლებსაც, საერთო ჯამში, წინა პლანზე გამოაქვს დო-

კუმენტური მასალა, ამავე დროს ფაქტობრივად მთლიანად 

დაკარგულ გახსენებას სავარაუდოდ სრულ სიმართლედ 

წარმოაჩენს, როგორც ეს მოხდა ჰედი ვისსის რომანში „თავი 

და თავსაბური“ Hedi Wyss Bubikopf und Putzturban (eFeF, 

2003). 

 

 

 

 

 



352 
 

მომიჯნავე ჟანრები 
 

1. ბიოგრაფიული რომანი: რომანი განიხილავს ორი ან 

მეტი თაობის ბედს, თუმცა განსხვავებით საოჯახო რო-

მანისაგან, რომლის ავტორისათვის ყოველი თაობის წარმო-

მადგენელი ერთნაირად მნიშვნელოვანია, ბიოგრაფიული 

რომანის ცენტრში დგას მხოლოდ ერთი ადამიანის ბედი და 

აგრეთვე მოიხსენიება მისი წინაპრები და შთამომავლები. 

2. რომანი-ეპოპეა: როგორც ვიცით, ეპოპეა თავის 

თავში გულისხმობს ხალხთა ბედს, განგრძობად ისტო-

რიულ პროცესს. ვიცით წარსულისა და ახლანდელობის 

რამდენიმე უდიდესი ეპოპეა: მ. შოლოხოვის „წყნარი დო-

ნი“, მ. გორკის „კლიმ სამგინის ცხოვრება“ და სხვა. ეს ჟანრი 

განსაკუთრებით საბჭოთა პერიოდში იყო აქტუალური, რაც 

განპირობებული იყო იდეოლოგიური მოსაზრებებით, იმ-

დენად რამდენადაც რომან-ეპოპეის მთავარი მიზანი იყო 

ხალხის, ქვეყნის ბედისწერის წარმოჩენა, ისტორიული პრო-

ცესის ჩვენება; ხოლო საოჯახო რომანის მიზანია პიროვ-

ნების ყოფის წარმოჩენა ოჯახის მიკროგარემოში, ასევე 

ოჯახის (და არა მთელი საზოგადოების) ყოფა სოციუმში. 

3. რომანი-მდინარე:  ეს არის ხუთი ან მეტი რომანის 

ქრონოლოგიური  თანმიმდევრობა,  რომელიც ასახავს ერ-

თი და იმავე პერსონაჟების ან ოჯახების ევოლუციას 

ისტორიული მოვლენების ფონზე და ჰქმნის ერთ მთლი-

ანობას. ტერმინი პირველად რომენ როლანმა გამოიყენა 



353 
 

1908 წელს თავისი რომანების ციკლის „ჟან-კრისტოფის“ 

დასახასიათებლად. 

თავად ტერმინი „რომანი-მდინარე“ ატარებს არა 

მკაცრად სციენტისტურ, არამედ აშკარად გამოხატულ 

მეტაფორულ ბუნებას.  ასეთ ნაწარმოებთა პრობლემატიკა 

ფართო და მრავალფეროვანია: ყოფის ნიშან-თვისებათა 

აღწერა-გამოხატვა, ახალ სივრცეთა ათვისება, კულტურა-

თა დიალოგი, საზოგადოებრივი ცხოვრების ფართო პანო-

რამების ჩვენება თვით დაწვრილებით ბიოგრაფიულ 

თხრობამდე. ამ ნაწარმოებებს აერთიანებს არა კომპო-

ზიციური აგებულებისა თუ პრობლემატიკის მსგავსება, 

არამედ მოცულობა, ტომების სიმრავლე. თუმცა ეს გა-

დამწყვეტ კრიტერიუმად ვერ ჩაითვლება. აქ უფრო მნიშ-

ვნელოვანია სხვა განმასხვავებელი მიმართულებები: რომა-

ნი-მდინარე ცენტრიდანულია: ოჯახი, გმირთა ბედი გამო-

იყენება როგორც ფონი ან საშუალება მოვლენათა ფერ-

წერული ტილოსა და სოციუმის ობიექტური რეალობის 

წარმოსაჩენად. ხაზოვან დროში იკვეთება კავშირი მდი-

ნარის მეტაფორასთან, როცა ავტორი უფრო მეტად ცხოვ-

რების მდინარების წარმოჩენას ცდილობს, ვიდრე ამავე 

ცხოვრების სიუჟეტურ-კომპოზიციურ თუ ნარატიულ 

სტრუქტურებში ჩასმას. საოჯახო რომანი კი გამოირჩევა 

ცენტრისკენ სწრაფვით, აქ ოჯახი არის ძირითადი ფოკუსი, 

სოციალურ-პოლიტიკური პროცესების გარდატეხის ადგი-

ლი. რომან-მდინარეში ჭარბობს მისწრაფება მაქსიმალური 



354 
 

ობიექტივიზაციისაკენ, აქედან მოდის ამ ჟანრის მომხიბ-

ვლელობა XIX საუკუნის ნატურალისტებისათვის. საოჯა-

ხო რომანის ცენტრისკენულობა უეჭველად მიდრეკილია 

სუბიექტურობისადმი და ინდივიდის ადგილის განსაზღ-

ვრისადმი ისტორიულ-სოციალურ პროცესებში. შესაბამი-

სად, რომანი-მდინარე უფრო ახლოს არის ეპოპეის ჟანრთან. 

საოჯახო რომანი კი, რომლის პრობლემატიკის ცენტრში 

დგას პიროვნების (და როგორც წესი, არა მხოლოდ ერთის) 

კონცეფცია, განეკუთვნება რომანის ჟანრს. 

 

კლასიკური მოტივები 
 

თუკი გავაანალიზებთ ამ ჟანრის პრობლემატიკის 

ძირითად ასპექტებს, შეიძლება გამოიყოს რამდენიმე ძი-

რითადი ტიპური პრობლემა, რომელიც გადაიჭრება საო-

ჯახო რომანში: ოჯახისა და საზოგადოების ისტორიათა 

თანაფარდობა, რაც თავის მხრივ ბადებს სხვა თავისებუ-

რებებს, რაც პრიორიტეტულია სწორედ ამ ჟანრისათვის და 

ქმნის მის კლასიკურ მოტივებს  ესაა ის, რაც ლიტერა-

ტურათმცოდნეობით მეცნიერებაში განიხილება, როგორც 

გადაშენების, დაცემის (დეგრადაციის, დეგენერაციის) მო-

ტივი. ჩვენი აზრით, ეს არის ცალმხრივი მიდგომა: უფრო 

მართებული იქნება, თუკი ვისაუბრებთ გმირთა ევოლუ-

ციაზე ოჯახური ისტორიის განმავლობაში. ეს ცვლილებე-

ბი შეიძლება იყოს როგორც ნეგატიური (ანუ გადაშენე-



355 
 

ბა/გადაგვარება, მათ შორის ფიზიკურ თუ ფსიქიკურ 

დაავადებათა ზრდა, სულიერ-ინტელექტუალური გაღატა-

კება, სოციალური აქტივობის კლება, ფიზიოლოგიური 

უნაყოფობა), ასევე პოზიტიური (აღორძინება, გვარის თუ 

ოჯახის პოტენციის აღდგენა დეგენერაციის პირქუში წლე-

ბის შემდეგ). ცვლილებები შეიძლება იყოს ნეიტრალურიც: 

ხასიათისა და მსოფლმხედველობის ტრანსფორმაცია ხდე-

ბა ისტორიული მოვლენების ზემოქმედების შედეგად.  

კრიზისი  როგორც წესი, საოჯახო რომანები/ქრო-

ნიკები აღწერს ოჯახის (არ)გადარჩენის ისტორიას რომე-

ლიმე დრამატულ ეპოქაში, როცა საფრთხის ქვეშ დგება 

ოჯახის არსებობა. მაგალითად, მე-19 საუკუნის ბოლოს 

არსებულმა კრიზისმა გერმანიაში დაბადა თომას მანის 

„ბუდენბროკები“, ბრიტანეთის იმპერიის კრიზისმა  გოლ-

ზუორთის „ფორსაიტების საგა“, რუსეთის იმპერიის საბ-

ჭოთა იმპერიად გარდაქმნის პერიოდში დაიწერა გორკის 

„არტამონოვების საქმე“, საბჭოთა იმპერიის დაშლისას და-

იწერა ვასილი აქსიონოვის „მოსკოვური საგა“, ოთარ ჭილა-

ძის „ყოველმან ჩემმან მპოვნელმან“.  

 

ჟანრის ისტორია 
 

ოჯახის აღწერისა და ოჯახური ტრადიციების გან-

ზოგადების მცდელობა კაცობრიობის სიტყვიერების გარიჟ-

რაჟზევე დაიწყო. როგორც ცნობილია, ოჯახის ისტორიის 



356 
 

აღწერა სათავეს იღებს ჯერ კიდევ ბიბლიიდან. პატრი-

არქების (აბრაამი, ისააკი და იაკობი) და მათი ოჯახების 

ისტორია შეადგენს ბიბლიური „წიგნი დაბადებისას“ სი-

უჟეტურ ხაზს. მსგავსი მოტივები არაა უცხო არც ანტიკუ-

რი კლასიკისთვის. მაგალითად, ფადეი ზელინსკი წერდა, 

რომ ძველბერძნული ლიტერატურა (ეპოსი) დაიწყო გმირ-

თა გენეალოგიიდან. მაგალითად, ჰესიოდეს „თეოგონიის“ 

უმნიშვნელოვანესი ნაწილი ეძღვნება ოლიმპიური ღვთა-

ებების ოთხი თაობის ისტორიასა და ბრძოლას.  

მწერლის განსაკუთრებული ინტერესი ოჯახური ყო-

ფის სტრუქტურისადმი და პიროვნებათშორისი ურთიერ-

თობებისადმი ამ სფეროში ჯერ კიდევ ამ ჟანრის გამო-

ჩენამდე არსებობდა, მაგალითად, ისეთი იდილიის სახით, 

როგორიცაა „დაფნისი და ქლოე“. მას შემდეგ, რაც რომანის 

ჟანრი მომძლავრდა და მშვიდი, ნეიტრალური ფორმები 

შეიძინა, იგი იქცა ნამდვილ საოჯახო რომანად. ყოფითი 

რომანი, როგორც ჟანრი, შეიქმნა და თავისი განვითარების 

პიკს მიაღწია განმანათლებლობის ეპოქის ინგლისში იმდე-

ნად, რამდენადაც ინგლისი სხვა ევროპულ ქვეყნებზე ადრე 

დაადგა კაპიტალისტური განვითარების გზას და შეჰქმნა ამ 

ჟანრის პირველი ბრწყინვალე ნიმუშები. ამ ჟანრის პირვე-

ლი ნაბიჯები, როგორც წესი, უკავშირდება სემუელ რიჩარ-

დსონის სახელს, რომელიც არის ავტორი ეპისტოლარული 

რომანებისა „პამელა“, „კლარისა“ და სხვა. ჩნდება სახე კერ-

ძო ადამიანისა, რომელსაც აქვს ინდივიდუალური ბედი - 



357 
 

გადაწნული მის ახლობელ ადამიანთა ბედთან. აქ საზო-

გადოებრივი ცხოვრების ხსენებაც არაა. ამას ხელს უწყობ-

და ის მემუარული ლიტერატურა, რომელიც იყო ინტიმუ-

რი ხასიათის.  

თავიდან ჩამოყალიბდა საოჯახო რომანის ორი სა-

ხესხვაობა. პირველის მამამთავარი იყო ჰენრი ფილდინგი. 

ამ ნაწარმოებთა მთავარი გმირი არის თავიდან უსახლკარო, 

უქონელი, რომელიც დახეტიალობს უცხო სამყაროში უცხო 

ხალხთა შორის, შემდეგ კი პოულობს სულიერ სიმშვიდესა 

და მატერიალურ კეთილდღეობას ოჯახურ გარემოში. ამ 

სქემის სხვადასხვა ვარიაცია მოგვიანებით განსაზღვრავს 

ჩარლზ დიკენსის რომანებსაც. 

 მეორე სქემით, ოჯახურ სამყაროში შემოიჭრება უცხო 

ძალა და ცდილობს ოჯახის დანგრევას.  

XIX საუკუნის რეალისტურ რომანში საოჯახო თემა 

რჩება შინაარსის უმნიშვნელოვანეს კომპონენტად. გავიხ-

სენოთ ჩარლზ დიკენსის „დომბი და ვაჟიშვილი“, უილიამ 

თეკერეის „ამაოების ბაზარი“, ლევ ტოლსტოის „ანა კარე-

ნინა“, ფოდორ დოსტოევსკის „ძმები კარამაზოვები“. თუმცა 

ეს რომანები ნაკლებად ემორჩილებიან აღწერას, როგორც 

მხოლოდ „საოჯახო რომანები“, მათი შინაარსი ბევრად 

უფრო მდიდარი და ყოვლისმომცველია.  

 

 



358 
 

ჟანრის პერიოდული აღორძინებისა და გააქტიურების 

წინაპირობები 
 

XX საუკუნის პირველ ნახევარში საოჯახო რომანის 

ჟანრის აყვავება უკავშირდება საზოგადოებრივ ცხოვრებაში 

ანტიჰუმანიტარული, დამანგრეველი ტენდენციებისადმი 

წინაღდგომის მცდელობებს. საოჯახო რომანი, უეჭველად 

სთავაზობს გარკვეულ მთლიანობას დასავლელ ადამიანს იმ 

სულ უფრო და უფრო მზარდი გაუცხოებისა და მარტო-

ობის სანაცვლოდ, რისი ზუსტი დიაგნოზიც ჯერ კიდევ 

საუკუნის პირველ ათწლეულებში ფრანც კაფკამ დასვა. 

საოჯახო რომანის განვითარებაზე გავლენას ახდენს 

ბიოლოგიური ციკლის მეცნიერებათა წარმატებებიც, ფი-

ზიოლოგიით მზარდი გატაცება, ასევე ემილ ზოლას 

ტრადიციებიც. ХIХ-XX საუკუნეთა ისტორიული განვი-

თარების ტემპის ზრდა, ასევე საზოგადოებრივი მოვლე-

ნების, როგორც უბრალო ადამიანების ცხოვრების მიზე-

ზობრივ-შედეგობრივი შემადგენლების აქტიური დანერგვა 

ლიტერატურასა და ხელოვნებაშიც თავისთავად აქტიურად 

უნდა ასახულიყო. 

საზოგადოებრივი კატაკლიზმები, ХIХ საუკუნის და-

სასრულისა და XX საუკუნის დასაწყისის ეკონომიკური და 

კულტურული კრიზისი რეალურად უწყობს ხელს საოჯა-

ხო რომანის, როგორც რომანის ქვეჟანრის ჩამოყალიბებას. 

საოჯახო რომანის პირველ კლასიკურ რომანად მსოფლიო 



359 
 

ლიტერატურის მასშტაბით იქცა თომას მანის „ბუდენბრო-

კები“, რომელიც გამოვიდა 1901 წ. და 1929 წ. ლიტერა-

ტურის დარგში ნობელის პრემიით აღინიშნა. ამ ნაწარ-

მოებმა განაპირობა სუბჟანრის სწრაფი განვითარება და 

წარმოაჩინა მეტ-ნაკლებად მკაფიო ფორმა, რის შედეგადაც 

მოხდა მისი გამოყოფა რომანის სხვა ფორმებისგან.  

 

საოჯახო რომანის თანამედროვე კვლევები  
 

„ერთ-ერთი ყველაზე პოპულარული ლიტერატურუ-

ლი ჟანრი“  ესაა მათეო გალისა და სიმონე კოსტაგლის 

მიერ გერმანული საოჯახო რომანის გენეალოგიასა და 

კონტექსტის შესახებ 2010 წ. გამოცემული წიგნის მთავარი 

დასკვნა. 2008 წელს გერმანისტებმა მატეო გალიმ და სიმო-

ნე კოსტაგლიმ მოაწყვეს საერთაშორისო სამეცნიერო კონ-

ფერენცია თემაზე „საოჯახო რომანი ინტერნაციონალურ 

კონტექსტში“, რომლის მასალების კრებულიცაა ეს წიგნი. აქ 

არის ერთი მხატვრული ესე და 17 სამეცნიერო სტატია, 

რომლებშიც გაშუქებულია ამ ჟანრის ისტორია მას შემდეგ, 

რაც მან XIX საუკუნეში პოპულარობა მოიპოვა, უფრო 

ზუსტად, სხვადასხვა მაგალითის მოხმობით დაწყებული 

ვილჰელმ რააბესა და რაინერ მარია რილკეს ნაწარმოებე-

ბით, მსოფლიოს ყველაზე წარმატებული საოჯახო რომა-

ნის თომას მანის „ბუდდენბროკების“ ჩათვლით, როგორც 

ვიცით, ესაა წიგნი „ოჯახის გადაშენებაზე“. ამ დროიდან 



360 
 

მოყოლებული, „ოჯახი“ არის საყვარელი, თუმცა პრობლე-

მატური თემა და არა მხოლოდ ლიტერატურაში. დროთა 

განმავლობაში ჟანრი გაბანალურდა და ომისშემდგომ ლი-

ტერატურაში ტრივიალურადაც კი ითვლებოდა. მერე სატე-

ლევიზიო პროგრამების საღამოს ეთერში საპნის ოპერის 

სახით (1971-1980: „Die Onedin-Linie“; 1978-1991: „Dallas“)  

აღდგა და სამუდამოდ (2008-09: „Geld.Macht.Liebe“) დამ-

კვიდრდა კიდეც. მოგვიანებით, იონათან ფრანზენსის წიგ-

ნის „კორექტურების“ (2001) გამოსვლის შემდეგ, საოჯახო 

რომანს კვლავ დაუბრუნდა მსოფლიოს მასშტაბით შესაბა-

მისი პატივი, რისი მიზეზიც სხვებთან ერთად ისიც იყო, 

რომ XIX საუკუნის რეალისტური თხრობის სტილი „კვლავ 

ძველებურად რიგიანად ჟღერს“ (მორიტც ბასლერი). ზიგ-

რიდ ვაიგელი ვარაუდობს, რომ უახლეს ლიტერატურაში 

„საოჯახო თემის კვლავაღმოჩენა“ უკავშირდება „ისტო-

რიის „განზრახ არგამჟღავნებული ცოდნის“ აღმოჩენის  

სურვილს. 

თუმცა ამ წიგნში ძირითადი აქცენტი მაინც კეთდება 

იმ ავტორთა რომანების ანალიზზე, რომლებიც 2000 წლის 

შემდეგ გერმანიაში გამოვიდა1. ზოგი მათგანი უბრალოდაა 

წარმოდგენილი, ზოგიც კი - გულდასმით განხილული. 

 

                                                           
1 Stephan Wackwitz, Uwe Timm, Marcel Beyer, Ulla Hahn, Dagmar Leupold, 

Annette Pehnt, Jonathan Litell, Feridun Zaimoglu. 



361 
 

ამ კონტექსტში ასევე მნიშვნელოვანია კერსტინ დე-

ლის მონოგრაფია „საოჯახო  რომანი ჩრდილოეთ ამერი-

კაში XX საუკუნის მეორე ნახევარში“. საუკუნე: ჟანრის 

შესწავლა“). 

კერსტინ დელი გამოყოფს საოჯახო რომანის შემდეგ 

ქვეტიპებს. ესენია: 

1) საოჯახო „რომანი“– ჟანრი, რომელიც ასახავს 

ოჯახის დაბადებას, მოგვითხრობს ურთიერთობების 

დაწყებაზე, გრძნობების განვითარებაზე, ნიშნობასა და 

ქორწინებაზე; 

2) საშინაო რომანი (ოჯახური, ე.ი. ყოველდღიური 

რომანი), რომელიც იწერება ყოველდღიური სცენების გამო-

სახატად, აღწერს ოჯახის ცხოვრების წესს ერთი თაობის 

განმავლობაში; 

3) საოჯახო რომანი, რომელიც აღწერს ოჯახს ერთი ან 

ორი თაობის განმავლობაში; 

4) ოჯახური საგა, ანუ რომანი როგორც ოჯახური 

მატიანე, რომელიც ასახავს ორზე მეტი თაობის ცხოვრებას. 

თუმცა, გაურკვეველი რჩება საშინაო და ოჯახური 

რომანების გარჩევის კრიტერიუმი. გარდა ამისა, კერსტინ 

დელი საოჯახო რომანის ტიპებს განსაზღვრავს მხოლოდ 

პერსონაჟების სოციალურ-ფსიქოლოგიური მახასიათებ-

ლების, ეთნიკური თუ კონფესიური ჯგუფების (ანგლო-

საქსური, პროტესტანტული, თეთრი ან აფრო-ამერიკული, 

ებრაული) მიხედვით. 



362 
 

კერსტინ დელი ცდილობს ახსნას, რატომ იყო კრი-

ტიკოსების მიერ საოჯახო რომანის ჟანრი უარყოფითად 

აღქმული. იგი თვლის, რომ სამეცნიერო თხზულებებში 

საოჯახო რომანი ხშირად ასოცირდებოდა საშინაო რომან-

თან, ე.ი. არა მხატვრულ ლიტერატურასთან, არამედ დო-

კუმენტურ ქრონიკებთან – გენეალოგიის, საგვარეულო ხის 

აღწერილობებთან, რომლებიც მე-15 საუკუნიდან ევროპაში 

ცნობილია „სახლის ქრონიკების“ სახელწოდებით. 

კერსტინ დელი თვლის, რომ საოჯახო რომანი არის 

„ჟანრი, რომელიც არა მხოლოდ ძალიან ცოცხალი, არამედ 

რადიკალური და რევოლუციურია, ისევე როგორც იმ 

დროს, როდესაც იწერებოდა შესასწავლი ტექსტები“ (დელი 

2007). ჰერმენევტიკული მიდგომის საფუძველზე ამერიკე-

ლი მკვლევარი სინქრონულ დონეზე განსაზღვრავს ოჯა-

ხური რომანის ფუნქციას, როგორც „სოციალურ დიაგნოზს“, 

ე. ი. მისი მიზანია სოციალური დაავადების დადგენა.  

იმის გათვალისწინებით, რომ ოჯახური დისკურსი 

ხშირად ასოცირდება პოლიტიკურ დისკურსთან, მკვლე-

ვარი აანალიზებს ამერიკული საზოგადოების მდგომარე-

ობას ლიტერატურული ტექსტის შესწავლის საფუძველზე. 

ამ კონტექსტში სოციალური უბედურების (მათ შორის 

კონკრეტული სოციალური ჯგუფის, კლასისა თუ ქონების) 

თემა აქტუალური ხდება, როგორც ზოგადად ოჯახური 

ქრონიკების პრობლემის მნიშვნელოვანი ნაწილი. კერსტინ 

დელი ამტკიცებს, რომ სოციალური ავადმყოფობის თემა 



363 
 

ლიტერატურულ ტექსტში „აუცილებლად დაცემის სიმ-

პტომად არ უნდა ჩაითვალოს. ის ასევე შეიძლება იყოს 

კრიზისის მაჩვენებელი“(დელი 2007), რის შემდეგაც ინდი-

ვიდი შეიძლება გამოვიდეს განახლებული და განკურნე-

ბული. ლიტერატურათმცოდნე ავადმყოფობას განმარტავს, 

როგორც განწმენდის გზას, როგორც ერთგვარ კათარზისს, 

რომელსაც შეუძლია განაახლოს სული, გაასუფთავოს ურ-

თიერთობები იმავე ოჯახში ან კლასში, გახსნას ახალი 

გზები და შესაძლებლობები. 

 

დასკვნა 
 

შემაჯამებლად შეიძლება ითქვას, რომ საოჯახო რო-

მანი დასაწყისში იყო კრიზისულ-გარდამტეხი სიტუაციის 

ფენომენი. უკვე XIX საუკუნეში, როცა ოჯახი უკვე არა 

მხოლოდ ფონი, არამედ სამოქმედო არენა გახდა, რომანში 

ხშირად მჟღავნდებოდა საოჯახო ცხოვრების განახლების 

სურვილი, რაც აჩვენებს, რომ ოჯახის წესი და ოჯახური 

ცხოვრება, მიუხედავად ყველანაირი იდეოლოგიურ მტკი-

ცებისა, განიცდიდა ღრმა კრიზისს. ამავდროულად ოჯახის 

არქონა (ბერბიჭობა, შინაბერობა ან ობლობა) ხშირად გამო-

იხატებოდა როგორც სოციალური სტიგმა, თუმცა კლასი-

კური მოდერნის პროტაგონისტი თავად ხშირად მარტო-

ხელა (უცოლო, დაუქორწინებელი) იყო, ბევრმა მათგანმა 

არა მხოლოდ ოჯახი, არამედ გვარიც კი დაკარგა (მაგა-



364 
 

ლითად, კაფკას იოზეფ კ., რობერტ მუზილის ულრიხი). 

ოჯახის როლი კვლავ გამძაფრდა გერმანიის ე.წ. მესამე 

თაობის, იგივე „წარსულის დაძლევის“ ლიტერატურაში, 

ნაცისტური პერიოდის დამნაშავეებისა თუ მსხვერპლთა 

შვილიშვილების თაობაში. ეს შეიძლება ირიბად უკავშირ-

დებოდეს დემოგრაფიულ გარდატეხას, ან იყოს კულტუ-

რული თავდაუჯერებლობის რეფლექსი. საერთოდაც პიერ 

ბურდიეს თუ დავუჯერებთ, ოჯახი, პირველ რიგში, არის 

„ქაღალდის კოშკი“ – ის თავად კი არ არის სოციალური 

რეალობა, არამედ აბსტრაქტული ინსტრუმენტია, რის მე-

შვეობითაც ეს რეალობა იქმნება.  

ჰუგო ფონ ჰოფმანსტალმა 1895 წ. მკაფიოდ ჩამო-

აყალიბა, რომ „ჩვეულებრივ, სიტყვები კი არ ემორჩილებიან 

ადამიანებს, არამედ ადამიანები ემორჩილებიან სიტყვებს“.  

აქედან გამომდინარე ბრიტა ჰერმანი ვილჰელმ რააბესადმი 

მიძღვნილ თავის თხზულებაში ასკვნის: „რაც უფრო მეტად 

ავლენს თავს ოჯახი როგორც ფიქცია, მით უფრო ნაკლებად 

შეესაბამება იგი რეალურ სოციალურ სტრუქტურას და, 

შესაბამისად, მით უფრო ძლიერად ფუნქციონირებს რო-

გორც საზოგადოებრივ-პოლიტიკური წესრიგის გამომხატ-

ველი სიტყვა. ... თუმცა ის, თუ ოჯახის რომელი მოდელი 

შეიძლება ჩაითვალოს ნორმად, დამოკიდებულია საზო-

გადოების საჭიროებებსა და შიშებზე  მაშასადამე, ეს არის 

კულტურული ან სოციალური წარმოდგენების გამოხა-

ტულება“. თანამედროვეობა კი, უპირველეს ყოვლისა, გა-



365 
 

მოირჩევა იმით, რომ არსად არ არსებობს ოჯახის ერთი 

„საყოველთაო, განზოგადებული მოდელი“, რაზეც იორგ 

ტომას რიხტერი მიუთითებს და რომელიც, ალბათ, გა-

ადვილებდა „ოჯახის“ აღქმას „ალტერნატიული სოცი-

ალური რეალობების რეფლექსირების“ საშუალებად. 

ამგვარად, საოჯახო რომანი, როგორც ფანტაზიის 

საგანი, თავის პოტენციალს იღებს რომანის სხვადასხვა 

ჟანრის,  განვითარების რომანი, ისტორიული რომანი, 

ფროიდის საოჯახო რომანი,  გადაკვეთით და ჰიბრიდი-

ზაციით, რაც მას საზოგადოებრივ მოვლენებზე თავისი 

თვალსაზრისის გამოხატვის საშუალებას აძლევს. შესაბა-

მისად, ჩვენთვის საინტერესოა რეალობის სოციოლოგი-

ური და ისტორიული აღქმა, რადგან თანამედროვე საზო-

გადოება სულ უფრო და უფრო მეტად ინტერესდება ოჯა-

ხის ფენომენით. რაც შეეხება ამ საკითხისადმი ლიტე-

რატურათმცოდნეობით ინტერესს, აქ ყველაზე მნიშვნე-

ლოვანია დაკვირვება იმაზე, თუ გახსენებისა და თხრობის 

რომელ მექანიზმებს იყენებენ თანამედროვე ავტორები 

თაობათა ურთიერთკავშირის ინსცენირებისას.  

საბოლოოდ, შეიძლება ითქვას, რომ თანამედროვე 

ლიტერატურაში საოჯახო რომანს აქვს როგორც ისტორია, 

ასევე განვითარების დინამიკა და ამჟამად კი ეს ჟანრი პო-

პულარობის პიკზეა. თანამედროვე საოჯახო რომანებს აქვს 

ტენდენცია ერთმანეთს შეუხამოს, ან სულაც ერთმანეთში 

გააზავოს ნარაცია და ესეისტური რეფლექსია, აქტუალური 



366 
 

გახადოს კათარზისის (განწმენდის) ფენომენი, როგორც 

განვითარების ახალი ციკლის დასაწყისი. სავარაუდოდ, ეს 

გამოწვეულია ავტორთა სურვილით განაზოგადონ სანა-

ხევროდ ავტობიოგრაფიული ისტორიები, მეტნაკლებად 

რეპრეზენტატული გახადონ ან ეპოქის კომენტარად აქციონ 

საკუთარი ოჯახის ისტორიები. 

 

ბიბლიოგრაფია: 

 

აიგლერი 2005: Friederike Eigler: Gedächtnis und Geschichte in Gene-

rationenromanen seit der Wende. Berlin 2005. 

აიხენბერგი 2009: Ariane Eichenberg: Familie-Ich-Nation. Narrative Ana-

lysen zeitgenössischer Generationenromane. Göttingen 2009. 

ასმანი 2006: Assmann, Aleida: Der lange Schatten der Vergangenheit. Erin-

nerungskultur und Geschichtspolitik. München 2006. 

ასმანი 2009: Assmann, Aleida: Unbewältigte Erbschaften. Fakten und Fikti-

onen im zeitgenössischen Familienroman. In: Kraft, Andreas und Weißhaupt, 

Mark (Hrsg.): Generationen: Erfahrung – Erzählung – Identität.Konstanz 2009. 

ბახტინი: М. М. Бахтин. Формы времени и хронотопа в романе Очерки по 

исторической поэтике http://yanko.lib.ru/books/cultur/ bahtin-hronotop.htm 

ბრეგაძე 2018: ბრეგაძე კონსტანტინე, რომანი, ჟურნალი სჯანი, 2018. 

გაიგერი 2005: Geiger, Arno: Es geht uns gut. EA 2005, dtv, München 2007, 

ISBN: 978-3423135627 

გალი 2010: Matteo Galli / Simone Costagli (Hg.) 2010: Deutsche Familien-

romane. Literarische Genealogien und internationaler Kontext. Wilhelm Fink 

Verlag, Paderborn 2010.  

დარჩიაშვილი 2014: დარჩიაშვილი რუსუდან. ნინო ხარატიშვილი 

„საუკუნეზე, რომელსაც ყველამ უღალატა“ http://bit.ly/2l72VWj 

დელი 2007: Dell Kerstin The Family Novel in North America for Post – war 

to Post – Millennim: A study in Genre [internetresursi]/http://d-nb.info/ 

976174383/34 

ესალნიკი 1991: Асиа Яновна Эсалнек, Типология романа: теоретический 

и историко-литературный аспекты, gamomc.МГУ, 1991 - Fiction - 156 გვ. 

ვიკიპედია: http://www.buecher-wiki.de/index.php/BuecherWiki/ Familienroman 

ვოდინი 2011: https://amzn.to/2tBjTSS 

http://yanko.lib.ru/books/cultur/
http://bit.ly/2l72VWj
https://amzn.to/2tBjTSS


367 
 

ი-ლინგ-რუ 1992: Yi-Ling Ru, The Family Novel: Toward a Generic Defi-

nition (American University Studies Series XIX, General Literature) Published 

August 1st 1992 by Peter Lang Gmbh, Internationaler Verlag Der Wissen-

schaften. 262 Seiten. 

მანი 1989: Mann, Thomas: Buddenbrooks. Verfall einer Familie. Frankfurt 

am Main, S. Fischer Verlag 1989, ISBN: 978-3596294312 

მეცლერი 2007:  Metzler Lexikon Literatur. 3. Aufl., Stuttgart: Metzler, 2007. 

ნიკოლსკი: http://elar.urfu.ru/bitstream/10995/21162/1/iurg-2012-102-04.pdf  

Е. В. Никольский СЕМЕЙНАЯ ХРОНИКА В СИСТЕМЕ ЖАНРОВ 

РОМАННОЙ ПРОЗЫ. 

ნოიშეფერი 2013: Markus Neuschäfer: Das bedingte Selbst. Familie, Identität 

und Geschichte im zeitgenössischen Generationenroman. Berlin: Epubli 2013. 

Open Access Ausgabe. 

პოკრივკა 2013: Rafał Pokrywka: Der Generationenroman als Figuration 

historischer Übergänge. Arno Geigers „Es geht uns gut“. In: Studia Germanica 

Posnaniensia, Nr. 34 (2013), S. 149-161. 

რაიდი, იულიანი: Reidy, Julian: Rekonstruktion und Entheroisierung: Para-
digmen des‚ Generationen romans‘ in der deutschsprachigen Gegenwarts lite-
ratur. Bielefeld 2013. 

რუტკა 2011: Anna Rutka: Erinnern und Geschlecht in zeitgenössischen 

deutschen Familien – und Generationenromanen. Lublin 2011. 

სიმონი 2000: Carmen Simon: Der österreichische Familien – und Genera-

tionenroman nach 2000. Diplomarbeit, Universität Wien. Philologisch-Kultur-

wissenschaftliche Fakultät 2011 Open Access Ausgabe. 

სიხარულიძე 2013: სიხარულიძე გვანცა, ინტერტექსტობრივი მიმარ-

თებები ქართულსა და გერმანულ საოჯახო რომანებში  თომას მანის 

რომანის „ბუდენბროკები“ და ოთარ ჭილაძის რომანის „ყოველმან ჩემმან 

მიხედვით, https://bit.ly/2Kr0NpN 

ფრანკი 2007: Franck, Julia: Die Mittagsfrau. EA 2007. Frankfurt am Main, S. 

Fischer Verlag 2007, ISBN: 978-3100226006 

ფროიდი 1997: S. Freud, On Sexuality (PFL 7) p. 222-5 

ხარატიშვილი 2014: Haratischwili Nino Das achte Leben (Für Brilka) 

Frankfurter Verlagsanstalt, 2014. 

 

  



368 
 

ირაკლი ხვედელიძე 

 

ავტობიოგრაფიული რომანი 

(ავტობიოგრაფიული კვლევების ფართო კონტექსტში) 

 

ავტობიოგრაფიული თხრობის ჟანრობრივი მახასია-

თებლების დადგენა მოითხოვს ავტობიოგრაფიულ კვლე-

ვებში დაგროვებული ცოდნის გამთლიანებას. ამ თვალ-

საზრისით, ავტობიოგრაფიული კვლევები მოიცავს შემდეგ  

კვლევით მიმართულებებს:  

ა) ავტობიოგრაფიული თხრობის ისტორია: ანტიკუ-

რი პერიოდი, შუა საუკუნეები, ადრეული მოდერნიზმი, 

მოდერნიზმი, პოსტმოდერნიზმი;  

ბ) ავტობიოგრაფიული თხრობის კვლევა სხვადასხვა 

თეორიული ჩარჩოს ფარგლებში: ანთროპოლოგია, ნეირო-

მეცნიერება, კულტურის კვლევები, დეკონსტრუქცია, ჰერ-

მენევტიკა, ნარატოლოგია, პოსტკოლონიალიზმი და ა.შ. 

გ) ავტობიოგრაფიული თხრობის კატეგორიები (რეფე-

რენციულობა, ავტოფიქცია, ავტომედიალობა, დრო და 

სივრცე, იდენტობა, ტრავმა, გენდერი, ფაქტი და ფიქცია, 

პარატექსტი და ა.შ.); 

დ) ავტობიოგრაფიული თხრობის ფორმები და ჟან-

რები: აღსარება, დღიური, მოგონებები, მოწმობა, ფიქციური 

ავტობიოგრაფია, ავტობიოგრაფიული რომანი, მეტაავტო-

ბიოგრაფია და ა.შ. 



369 
 

წარმოდგენილი კვლევითი მიმართულებების საფუძ-

ველზე ავტობიოგრაფიულ რომანთან დაკავშირებით შესაძ-

ლებელია შემდეგი შესავალი ხასიათის განმარტებების 

გაკეთება: ავტობიოგრაფიული რომანის ფორმირება მე-18 

საუკუნიდან იწყება, მისი მახასიათებლების დასადგენად 

ავტობიოგრაფიული თხრობის თეორიული ჩარჩოებიდან 

განსაკუთრებით რელევანტური ნარატოლოგია აღმოჩნდა. 

ავტობიოგრაფიული რომანის  ჟანრობრივი თავისებურები 

დგინდება შემდეგი კვლევითი კატეგორიების მიხედვით: 

რეფერენციულობა, ფაქტი და ფიქცია. ავტობიოგრაფიული 

რომანის ჟანრობრივი საზღვრების დასადგენად ის უნდა 

გაიმიჯნოს ისეთი ავტობიოგრაფიული ჟანრებისაგან, რო-

გორებიცაა ავტობიოგრაფია, ავტოფიქცია და ფიქციური 

ავტობიოგრაფია. 

  

 

ავტობიოგრაფიული რომანის საიდენტიფიკაციო ნიშნები 
 

ტერმინი ავტობიოგრაფიული რომანი მე-19 საუკუ-

ნეში ჩნდება, თუმცა  ამ ჟანრის ფორმირება ევროპულ სააზ-

როვნო სივრცეში უფრო ადრე, მე-18 საუკუნიდან, დაიწყო. 

ავტობიოგრაფიული რომანის განვითარებას ბიძგს აძლევ-

და ადამიანების სურვილი, რომ საკუთარი ცხოვრების 

სიღრმისეული შრეები შეემეცნებინათ, რაც ბიოგრაფიულ 

მოვლენათა მარტივი აღწერით ვერ მიიღწეოდა. რომანის 

ფიქციური სტრატეგიების მოსინჯვა/გამოყენება ბიოგრა-

ფიული მონაცემების გასააზრებლად, საკუთარი ცხოვრების 

ერთიანი ნარატივის შესათხზველად ქმნიდა ლიტერატუ-



370 
 

რულ პროცესს, რომლის ფარგლებშიც ორი ლიტერატუ-

რული ჟანრი, ავტობიოგრაფია და რომანი, ერთმანეთის 

ფორმირებაზე გავლენას ახდენდა (ლოშნიგი 2006). ფიქცი-

ური სტრატეგიების გამოყენება მარტოოდენ ავტობიოგ-

რაფიულ რომანს როდი ახასიათებს. ავტობიოგრაფიული 

თხრობა მეტ-ნაკლები ინტენსივობით ყოველთვის იყენებდა 

ფიქციურ სტრატეგიებს, ამიტომ თხრობის ფიქციური 

სტატუსი ჟანრობრივი საზღვრის გასავლებად არ გამოდ-

გება. ამ თვალსაზრისით ბევრად რელევანტურია ტექსტის 

რეფერენციული სტატუსი: იმის მიხედვით, რამდენად ზუს-

ტია ავტობიოგრაფიულ თხრობაში აღწერილი მოვლენები 

ისტორიული თვალსაზრისით, შესაძლებელია, ტექსტი მი-

ეკუთვნოს ავტობიოგრაფიას ან ავტობოგრაფიულ რომანს. 

ავტობიოგრაფიულ რომანად იწოდება მხოლოდ ის ავტო-

ბიოგრაფიული ნარატივი, რომელშიც მთხრობელი ექსპლი-

ციტურად (კომენტარების სახით) აცხადებს, რომ იგი ის-

ტორიული სინამდვილის ნაცვლად ავტობიოგრაფიული 

სინამდვილის განსახოვნებას ანიჭებს უპირატესობას. ისტო-

რიული თვალსაზრისით, ავტობიოგრაფიული რომანი ავ-

ტობიოგრაფიის ევოლუციურ სახესხვაობას წარმოადგენს; 

შესაბამისად, ის დამატებით უნდა აკმაყოფილებდეს იმ 

საკლასიფიკაციო ნიშანსაც, რომელიც ავტობიოგრაფიული 

ჟანრისათვის ფილიპ ლეჟენმა განსაზღვრა: ავტობიოგრაფი-

ულია ის თხრობა, რომლის ფარგლებშიც ავტორი, მთხრო-

ბელი და მთავარი პერსონაჟი (განმცდელი ავტობიოგრაფი) 

ერთი და იგივე პირია (ლეჟენი 1994). 



371 
 

როგორც უკვე აღინიშნა, ავტობიოგრაფიული თხრო-

ბის ჟანრობრივი კლასიფიკაციისათვის ტექსტის რეფერენ-

ციული სტატუსი უფრო არსებითია, ფიქციურთან შედა-

რებით, თუმცა მეტი სიცხადისათვის განმარტებას საჭი-

როებს, როგორ შეიძლება, რომ ფიქცია ნებისმიერი ავტო-

ბიოგრაფიული თხრობის განუყოფელი ნაწილი იყოს. სა-

ამისოდ, პირველ რიგში, უნდა განიმარტოს, როგორ გვესმის 

ტერმინი ფიქცია. ფიქცია ისეთ გამონაგონს აღნიშნავს, რო-

მელიც ხელოვანის მიერ სამყაროს შესამეცნებლად გამო-

იყენება და რომლის მიზანი ადამიანის შეცდომაში შეყვანა 

არაა, სხვაგვარად  ფიქცია ტყუილს არ გულისხმობს;  

ფიქციური სტრატეგიები კი აღნიშნავს სამყაროს რეკონ-

სტრუირების ხერხებს, რომლებიც ხელოვნების დარგების 

მიხედვით განსხვავებულია. ამგვარი განმარტების მიხედ-

ვით, ავტობიოგრაფიულ ტექსტებში სამყაროს შემეცნებას 

ფართო გაგებით ენაცვლება საკუთარი განვლილი ცხოვ-

რების შემეცნება, რაც, არსებითად, ბიოგრაფიული მონა-

ცემების, უფრო ზუსტად, საკუთარი ეპიზოდური მეხსი-

ერების საფუძველზე პიროვნული იდენტობის ფორმირე-

ბას გულისხმობს.  

როცა ვამბობთ, ფიქცია ფაქტუალური ნარატივის გა-

ნუყოფელი ნაწილიაო, ეს არ ნიშნავს, რომ მთხრობელი  

თხზავს, იგონებს განსასახოვნებელ ამბებს (ნაწილობრივ ასე 

ხდება ავტოფიქციასა და ფიქციურ ავტობიოგრაფიაში, ამ 

ჟანრების განმარტება იხ. ქვემოთ), გამონაგონი ფაქტუ-

ალური ავტობიოგრაფიული თხრობის კოჰერენტულ ნარა-

ტივად ქცევას გულისხმობს. ფაქტუალური ავტობიოგრა-



372 
 

ფიული ნარატივი კოჰერენტულად რომ იქცეს, აუცილე-

ბელია, განსახოვნებული იყოს განმცდელი ავტობიოგრა-

ფის განვითარების დინამიკა, რაც ფიქციური სტრატეგიების 

გარეშე ვერ მიიღწევა (ხვედელიძე 2020). ასე მაგალითად: 

განმცდელი ავტობიოგრაფის პიროვნული ფორმირების 

საჩვენებლად აუცილებელია, აღწერილი იყოს არა მხოლოდ 

ისტორიული მოვლენები, რომელთა მონაწილეც განმცდე-

ლი ავტობიოგრაფი იყო, არამედ უნდა განსახოვნდეს მისი 

ცნობიერების ფუნქციონირების ისეთი ასპექტებიც, როგო-

რებიცაა გარე რეალობის აღქმა, აღქმული მოვლენის ფიქ-

რით ან ემოციით შეფასება განსასახოვნებელი მოვლენის 

ასეთი ნიუანსები კი მხოლოდ მთხრობელი ავტობიოგ-

რაფის მიერ გამონაგონის საფუძველზე შეიძლება კონსტრუ-

ირდეს. გასათვალისწინებელია, რომ ხშირად ავტობიოგ-

რაფები აღწერენ საკუთარი ცხოვრების იმ ეპიზოდებს, 

რომლებიც ათეული წლების წინ მოხდა. შესაბამისად, მათ 

დასრულებულ ეპიზოდად, ამბად ქცევას ნებისმიერ შემ-

თხვევაში სჭირდება ფიქციური სტრატეგიები. 

ამდენად, ავტობიოგრაფიულ ჟანრსა და ავტობიოგ-

რაფიულ რომანს აქვს ორი საერთო მახასიათებელი: ა) ავ-

ტორი,  მთხრობელი  და  პერსონაჟი  ერთი და იგივე პირია, 

ბ) ორივე ჟანრი იყენებს ფიქციურ სტრატეგიებს. ავტობი-

ოგრაფიასა და ავტობიოგრაფიულ რომანს ერთმანეთისაგან 

მიჯნავს რეფერენციის სხვადასხვაობა: ავტობიოგრაფია 

მისდევს ისტორიულ სინამდვილეს, ავტობიოგრაფიული 



373 
 

რომანი კი  ავტობიოგრაფიულ სინამდვილეს. ავტობი-

ოგრაფიული სინამდვილე ავტობიოგრაფიულ მოვლენათა 

არსის წვდომას გულისხმობს; თავის მხრივ, ეს არსი  გან-

სახოვნებული ამბების რელევანტურობის განსაზღვრაა  

კოგნიტური მეცნიერებების პერსპექტივიდან  მთხრობე-

ლი ავტობიოგრაფის იდენტობისათვის. მიიჩნევა, რომ ფაქ-

ტუალური ავტობიოგრაფისა და ავტობიოგრაფიული რო-

მანის წერა მთხრობელი ავტობიოგრაფის აწმყო საჭირო-

ებებს (იდენტობის ფორმირებას, სტაბილიზებას) უკავშირ-

დება (იკინი 2008).  

ავტობიოგრაფიული სინამდვილის ძიების თვალსაზ-

რისით, ავტობიოგრაფიულ რომანთან ახლოს დგას კიდევ 

ერთი ავტობიოგრაფიული ჟანრი  ავტოფიქცია. შესაბა-

მისად, საჭიროა, მათ შორისაც გაივლოს ზღვარი. აღნიშ-

ნული ტერმინი, რომელიც პირველად (1970 წელს) სერგი 

დუბროვსკიმ გამოიყენა, მალე პოპულარული გახდა ფრან-

გულენოვან სამეცნიერო სივრცეში. მის მთავარ მახასი-

ათებლად ითვლებოდა რეფერენციული და ფიქციური 

ელემენტების პარადოქსული თანაარსებობა. ავტოფიქცი-

აში  ავტობიოგრაფიული და ფიქციური ერთდროულადაა 

წარმოდგენილი, რის გამოც იგი თვითშემეცნების ექსპე-

რიმენტულ სივრცედ იქნა მიჩნეული. უნდა აღინიშნოს, 

რომ ამ თვალსაზრისით, ავტოფიქცია არსებითად არ განს-

ხვავდება ავტობიოგრაფიული რომანისაგან. მასშიც ავტო-

ბიოგრაფიული სინამდვილის ძიება, როგორც უკვე აღი-



374 
 

ნიშნა, ბიოგრაფიული ფაქტებისა და ფიქციურის შერწყმას 

გულისხმობს. მიიჩნევა, რომ ამ ორი ჟანრის ერთმანეთი-

საგან გასამიჯნავად უფრო რელევანტურია ავტოფიქციის 

ვიწრო განმარტება: „ავტოფიქცია – ესაა ფიქციური 

თხრობის განსაკუთრებული შემთხვევა, როცა პერსონაჟი, 

რომელიც ავტორის სახელს ატარებს, ცხოვრობს ერთ-

მნიშვნელოვნად ფიქციურ სამყაროში“ (მისინე 2019: 468-

469). აღნიშნული ციტატის შინაარსი ასე უნდა გავიგოთ: ავ-

ტოფიქციაში პერსონაჟი (განმცდელი ავტობიოგრაფი) ინარ-

ჩუნებს ავტორის სახელს, თუმცა აღწერილი ამბები უმე-

ტესად არა ისტორიული, არამედ ფიქციურია; ფიქციური 

სტრატეგიები კი არაა გამოყენებული ბიოგრაფიული მონა-

ცემების გასააზრებლად, არამედ თავად განსახოვნებული 

ამბებია გამოგონილი, ანუ სხვაგვარად  ჰიპოთეტური 

რეალობაა განსახოვნებული: არა ის, რაც მოხდა, არამედ ის, 

რაც შეიძლებოდა, მომხდარიყო, შექმნილია ერთგვარი ალ-

ტერნატიული ვარიანტი განვლილი ცხოვრებისა. 

ავტობიოგრაფიული რომანის საზღვრების დასადგე-

ნად ის უნდა გაიმიჯნოს ფიქციური ავტობიოგრაფიისგანაც. 

ეს ამოცანა შედარებით მარტივია: ფიქციურ ავტო-

ბიოგრაფიაში ისტორიული ამბები არაა წარმოდგენილი. 

ავტორი, მთხრობელი და პერსონაჟი ერთი და იგივე პირი 

არაა. ფიქციური ავტობიოგრაფია იყენებს ავტობიოგრა-

ფიული თხრობის ფორმატს, განსახოვნებული ამბები კი 

მთლიანად გამონაგონია. ავტობიოგრაფიული თხრობის 

იმიტირებისათვის ფიქციური ავტობიოგრაფია პირველი 



375 
 

პირის თხრობას იყენებს, ავტობიოგრაფიულ რომანში კი, 

შესაძლებელია, თხრობა როგორც პირველ პირში, ისე მესამე 

პირში  წარიმართოს.  

მიუხედავად იმისა, რომ შევეცადეთ, ავტობიოგრა-

ფიული რომანის ერთგვარი ჩარჩო, მახასიათებლები გან-

გვესაზღვრა, უნდა აღინიშნოს, რომ წარმოდგენილი განმარ-

ტებები ყოველთვის ტექსტობრივი მონაცემების საფუძ-

ველზე ვერ იდენტიფიცირდება. ხშირად ავტობიოგრაფი-

ული რომანის იდენტიფიკაცია მკითხველისაგან ტექსტის 

ეტაპობრივ ინტერპრეტაციას საჭიროებს. ამდენად, არსე-

ბობს მოსაზრებაც, რომ ავტობიოგრაფიული თხრობის 

კლასიფიკაცია უფრო დისკურსული ფენომენია, ვიდრე  

ჟანრობრივი.  

რა ტიპის ინტერაქციას მოითხოვს ავტობიოგრაფი-

ული რომანი მკითხველისაგან? როგორც უკვე აღინიშნა, 

ავტობიოგრაფიული რომანის ერთ-ერთი მახასიათებელია 

ის, რომ ავტორი, მთხრობელი და პერსონაჟი ერთი და იგი-

ვე პირია, თუმცა ეს მახასიათებელი ავტობიოგრაფიულ 

რომანში ყოველთვის ცხადად არაა მოცემული, გამონაკ-

ლისია, როცა განმცდელი ავტობიოგრაფი და ავტორი ერ-

თსა და იმავე სახელს ატარებენ. სხვა შემთხვევაში, პარა-

ტექსტურ მონაცემებთან კომბინაციაში მკითხველმა იდენ-

ტიფიკაცია უნდა მოახდინოს შემდეგი ტექსტობრივი მო-

ნაცემების მიხედვით: პერსონაჟისა და ავტორის საერთო 

ასაკი, სქესი, ფიზიკური მახასიათებლები და ა.შ. ტექსტში 

განსახოვნებული ამბების რეფერენციულობაც, გარეტექს-

ტობრივ რეალობასთან მიმართებაც მკითხველმა ტექსტის 



376 
 

ეტაპობრივი ინტერპრეტაციის შედეგად უნდა მოახდი-

ნოს, ტექსტობრივი მონაცემების მიხედვით ვერ ხერხ-დე-

ბა განსახოვნებული ამბის რეფერენციული/ფიქციური სტა-

ტუსის განსაზღვრა.  

  

ბიბლიოგრაფია: 

 

ხვედელიძე, ირაკლი. 2020. ავტობიოგრაფიული ჟანრის ნარატოლო-
გიური საფუძვლები (აკაკი წერეთლისა და მარიამ ჯამბაკურ-ორბე-
ლიანის ავტობიოგრაფიული ტექსტების მიხედვით). https://digitallib-
rary.tsu.ge/book/2021/apr/dissertations/xvedelidze-disertacia.pdf   

Eakin. Paul J. 2008. Living Autobiographically. How We Create Identity in 

Narrative. Ithaca: Cornell UP 

Holdenried, Michaela. 2000. Autobiographie, Stuttgart: Reclam.  

Lejeune, Philippe. 1994. Der autobiographische Pact. Übers. v. Wolfram 

Bayer und Dieter Hornig, Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Löschnigg, Martin. 2006. Die englische fiktionale Autobiographie: Erzäh-
ltheoretische Grundlagen und historische Prägnanz Formen von den Anfängen 
bis zur Mitte des neunzehnten Jahrhunderts. Trier: WVT. 

Missinne, Lut. Autobiographical Novel. In: Handbook of Autobiography/ 
Autofiction. Edited by Martina, Wagner-Egelhaaf. Walter de Gruyter GmbH, 

Berlin/Boston 

Wagner-Egelhaaf, Martina. 2005. Autobiographie. Stuttgart/Weimar: 

Metzler. 

 

 

 

 
 

  

 

 

https://digitallibrary.tsu.ge/book/2021/apr/dissertations/xvedelidze-disertacia.pdf
https://digitallibrary.tsu.ge/book/2021/apr/dissertations/xvedelidze-disertacia.pdf
https://digitallibrary.tsu.ge/book/2021/apr/dissertations/xvedelidze-disertacia.pdf


377 
 

 

 

 

 

 

 

 

ნაწილი მეორე 

 

დრამა და დრამატული ჟანრები 
 

  



378 
 

  



379 
 

ირმა რატიანი 

 

ტრაგედია - უძველესი ლიტერატურული ჟანრი 

 

„ძილშიც კი, ტკივილი, რომლის დავიწყებაც 

შეუძლებელია, წვეთ-წვეთად გვეცემა გულზე, 

სანამ სასოწარკვეთილებაში მყოფებს, ჩვენი ნების 

საწინააღმდეგოდ, არ მოგვეახლება ღვთის საშინე-

ლი წყალობით ბოძებული სიბრძნე“... 

ესქილე 

 

 

პრეამბულა 
 

ტრაგედია უძველესი ლიტერატურული ჟანრია, რომ-

ლის გენეზისსაც ღმერთ დიონისოს სახელს უკავშირებენ. 

ტერმინი  „ტრაგედია“ ანუ tragodia (ბერძნ.) „მომღერალ 

თხას“ ნიშნავს, ხოლო თავად ჟანრის ფორმირება სანახა-

ობრივი წარმოდგენებიდან იღებს სათავეს. წიგნში „შესა-

ვალი ტრაგედიაში“ ჯ. უოლესი აღნიშნავს: „საკუთარი 

თვითობა ბერძნებმა აგონ-ის   შეჯიბრება, თამაში, აგონია 

 მეშვეობით შეიმეცნეს. ცდიდნენ რა საკუთარ თავს არ-

სებული სტანდარტების წინაშე, ისინი ხან ღმერთებად გა-

დაიქცეოდნენ, ხან მითიურ გმირებად, ხანაც  ერთმანე-

თად, ამით ადგენდნენ საკუთარი შესაძლებლობის ზღვარს, 

და, შესაბამისად, დემოკრატიული საზოგადოების საზღ-



380 
 

ვრებს“ (უოლესი 2009: 11). ღმერთ დიონისოს პატივსაცემად 

გამართულ სანახაობრივ შეჯიბრებებში თავდავიწყებით 

თამაშობდნენ ბერძნები, აღავლენდნენ დითირამბებს, იმო-

სებოდნენ სხვადასხვა ფორმისა და შეფერილობის სამოსში, 

მათ შორის, თხის ტყავშიც კი, როგორც ამას გადმოცემები 

მოწმობს, რათა მოეპოვებინათ სანუკვარი გამარჯვება, რო-

მელსაც დიდი ზეიმი უნდა მოჰყოლოდა, საჩუქრად კი  

საუკეთესო თხა... მას შემდეგ ბევრმა წყალმა ჩაიარა. ტრა-

გედიამ დაკარგა ყოველგვარი კავშირი თხასთან, სამაგი-

ეროდ, შეიძინა უძველესი დრამატული ჟანრის სტატუსი, 

რომელშიც სიტყვის ხელოვნება წარმოდგენის ხელოვნებას-

თან იყო განზავებული და საოცარ თეატრალურ სანახა-

ობებზე ეპატიჟებოდა მაყურებელს.  

ჩვ. წთ. აღ.-მდე V-IV საუკუნეებში, ტრაგედია ლიტე-

რატურული შემოქმედების ჭეშმარიტ გვირგვინად იქცა და 

ერთიანად დაიპყრო მკითხველებისა და მაყურებლების 

გული, გონება და გრძნობა. ლიტერატურათმცოდნეები არც 

იმას გამორიცხავენ, რომ სწორედ ამგვარმა წარმატებამ 

ტრაგედიისა, გარკვეულწილად, ჩრდილში მოაქცია ათენის 

სახელოვანი ფილოსოფიური აკადემიები, რითაც ყველაზე 

გავლენიანი ფილოსოფოსის, ათენელი ბრძენის, პლატონის 

რისხვა დაიმსახურა: თავის უმნიშვნელოვანეს ნაშრომში  

„სახელმწიფო“  პლატონმა სტრატეგიული ომი გამოუცხა-

და პოეტებს და მძიმე ბრალდება წამოაყენა პოეზიის წი-

ნააღმდეგ. თუმცაღა, ამგვარი მიდგომა არა მხოლოდ ლიტე-



381 
 

რატურათმცოდნეების ავტორიტეტს ამცირებს, არამედ  

ჩრდილს აყენებს თავად პლატონის სახელს, ვინაიდან პლა-

ტონის ლიტერატურათმცოდნეობითი შეხედულებანი, ისე-

ვე როგორც ცნობიერების ნებისმიერ სხვა სფეროსთან 

დაკავშირებული მოსაზრებები, მყარად ჩამოყალიბებულ 

ფილოსოფიურ კონცეფციას ეფუძნებოდა და ფილოსოფო-

სის მეტაფიზიკური და სოციო-პოლიტიკური პრინციპე-

ბიდან გამომდინარეობდა. სწორედ ამ კონცეფციისა და 

პრინციპების გადასახედიდან, და არა პირადი აკვიატების 

გამო, გაუწია მას ოპონირება მისივე მოწაფემ, არისტო-

ტელემ, რომელიც აბსოლუტიზმის პრინციპების მომხრე 

იყო და პრიორიტეტს საკუთარ ფილოსოფიურ და სამეც-

ნიერო ექსპერიმენტებს ანიჭებდა. 

პოზიციათა ამ ჭიდილში დაიწყო ფორმირება ტრაგე-

დიის ჟანრის ანტიკური თეორიისა, რომელიც საბოლოო 

გაფორმდა არისტოტელეს ნაშრომში „პოეტიკა“. 

 

 

1. ტრაგედიის ანტიკური თეორია. 

1.1. პლატონი. ბაძვა და მიმბაძველები. 
 

იმ პერიოდში, როდესაც ტრაგედია დაფნის გვირგვინს 

იდგამდა თავზე, ათენის მოქალაქე პლატონი ნამდვილად 

აღარ თვლიდა თავის ქვეყანას მომხიბვლელ მითოსურ 

სამოთხედ. მეტიც, წუხდა, რომ ათენის დიდების მზე ჩა-



382 
 

ესვენა, ხოლო თანამოქალაქენი უპრინციპო დემაგოგების 

მიერ იმართებოდნენ. მომრავლდნენ ცოდვილნი, ფლიდე-

ბი და არამზადები. ჭეშმარიტების გზიდან გადაცდენილ 

საზოგადოებას მტკიცე ხელი ესაჭიროებოდა, დისციპლინა 

და გონიერება, რასაც, პლატონის რწმენით, მხოლოდ მისი 

რანგის ავტორიტეტული მოაზროვნე თუ უზრუნველყოფ-

და. საზოგადოების ხსნისა და  იდეალური სახელმწიფოს 

შენების იდეით შთაგონებული პლატონი მტკიცედ და-

უპირისპირდა მორალურ და ზნეობრივ ანტინორმებს და 

მათ კანონმდებლებს, რომელთა შორისაც უპირველესად 

ბაძვის სურვილით შეპყრობილი პოეტები მიიჩნია. პლა-

ტონი ბრძანებდა: პოეზია არის ბაძვა, პოეტები კი არიან 

მიმბაძველები, მაგრამ  თუ ბაძვა თვალთმაქცობაა? მაშინ 

როგორ მოვიქცეთ? „მივცეთ პოეტებს მიბაძვის ნება თუ არ 

უნდა მივცეთ? ანდა, თუ მივცემთ, მაშინ რას შეიძლება 

ბაძავდნენ და რას არა? ან, იქნებ, სულაც აგვეკრძალა 

მათთვის ყოველგვარი მიბაძვა?“ (პლატონი 2003: 97)... 

კონცეპტუალური თვალსაზრისით, პოეტური ბაძვა 

პლატონისათვის მექანიკური პროცესს წარმოადგენს, რომე-

ლიც ვერ უთავსდება მისსავე მეტაფიზიკას. პლატონის 

ფილოსოფიური ხედვის თანახმად, რეალური სამყარო არ-

სებობს იდეების და არა მატერიალური საგნების სფეროში. 

იგი დაბეჯითებით მიიჩნევს, რომ „საგანთა ყოველ სიმ-

რავლეს“ მოეპოვება ერთი აღნიშვნა  ერთი იდეა, რომლის 

მიბაძვასაც, ასლსაც წარმოადგენს ესა თუ ის მატერიალური 



383 
 

საგანი. ხელოსანი ყოველი საგნის დამზადებისას ჯერ 

კარგად აკვირდება ამ საგნის იდეას და მისი მიხედვით 

ქმნის თავად საგანს: მაგალითად, საწოლის შესაქმნელად 

იგი აკვირდება საწოლის იდეას, კარადის შესაქმნელად  

კარადის იდეას, მაგიდის შესაქმნელად  მაგიდის იდეას და 

ა.შ. „მაგრამ არც ერთ ხელოსანს არ შეუძლია საკუთრივ 

იდეის შექმნა“ (პლატონი 2003: 357), იდეების გენერატორი 

მხოლოდ ღმერთია, ღმერთი და სხვა „არავინ, მხოლოდ ის“ 

(პლატონი 2003: 357). ამრიგად, ღმერთი ქმნის იდეებს, 

რომლებსაც შემდგომ მატერიალურ სახეს აძლევს ოსტატი: 

ოსტატი იდეის კვალდაკვალ ახორციელებს მის განივთებას, 

სხვაგვარად რომ ვთქვათ, ქმნის ნივთს იდეის ყალიბზე. ამ 

გზით იღებს მატერიალურ სახეს ყოველი იდეა, შესაბა-

მისად, ამ გზით მიმდინარეობს რეალური სამყაროს მატე-

რიალური დოვლათის დაგროვების პროცესი. რაღა მისია 

ეკისრება მხატვარს, რომელსაც სურს, დახატოს ნივთი? ის 

ბაძავს ოსტატის მიერ შექმნილ ნივთს და, შესაბამისად, 

ბაძავს ნივთის შემქმნელებს  ღმერთსა და ოსტატს. მაშა-

სადამე, მხატვარი უხეში მიმბაძველია: ის სამი საფეხუ-

რითაა დაშორებული ნამდვილი არსისაგან. ასევეა ტრაგე-

დიის შემქმნელიც და პოეტიც, რომლებიც, მხატვრის მსგავ-

სად, მესამე ადგილს იკავებენ ღვთაებისა და ჭეშმარიტების 

შემდეგ. ამასთან, მხატვარიცა და პოეტიც ცდილობენ, 

მიბაძონ საგანს არა ისეთს, როგორიც ის არის სინამდვი-

ლეში, არამედ  ისეთს, როგორადაც ის მათ ეჩვენება, ანუ 



384 
 

ბაძავენ არა რეალურს, არამედ  ლანდს. სრულიად ცხადია, 

რომ ამგვარად კონსტრუირებული მიმბაძველობითი ხე-

ლოვნება პლატონისათვის შორსაა სინამდვილისგან, ის 

უფრო ოპტიკურ თამაშს წააგავს, რომლის მეშვეობითაც 

ავტორი ცდილობს, მკითხველთა, მაყურებელთა და მსმე-

ნელთა მოტყუებას. პლატონი ჰომეროსის კრიტიკასაც არ 

ერიდება: „ჰომეროსს რომ მართლაც შესძლებოდა ადამი-

ანების აღზრდა და მათი სრულყოფა, ხოლო ამ საქმეში 

მიბაძვა კი არ გამოეყენებინა, არამედ  ცოდნა, ნუთუ უამ-

რავ მიმდევარსა და თაყვანისმცემელს ვერ შეიძენდა?“ 

(პლატონი 2003: 363).  

ცოდნა პლატონისათვის ჭეშმარიტებისა და აზროვ-

ნების სიზუსტის უპირველესი საზომია. პოეტები კი, მისი 

აზრით, უარს ამბობენ ცოდნაზე: განა მეეტლეზე უკეთ იცის 

ჰომეროსმა, როგორ უნდა იმართოს ეტლი? არადა, ხომ არ 

ერიდება ამის აღწერას თავის ტექსტებში?! განა ექიმზე 

უკეთ იცის, როგორ უმკურნალოს დაჭრილს? არადა, არც 

ამის აღწერას ერიდება! პოეტების ცოდნა ზედაპირული და 

არაქმედითია. „არ ვკითხავთ, ექიმები იყვნენ თუ ექიმთა 

ენის უბრალო მიმბაძველები... მაგრამ როცა ჰომეროსი 

ყველაზე დიადსა და მნიშვნელოვანს ეხება, როცა ომებზე, 

მხედართმათავართა ხელოვნებაზე, სახელმწიფოს მართვა-

სა თუ ახალგაზრდობის აღზრდაზე ლაპარაკობს, მაშინ კი 

მართებული იქნება ვკითხოთ: „ძვირფასო ჰომეროსო, თუ 

სიქველისა და სრულქმნილების თვალსაზრისით ნამდვი-



385 
 

ლი არსიდან მესამე ადგილზე კი არ დგახარ და მარტო-

ოდენ ასლსა და მსგავსს კი არ ქმნი, რაც ჩვენი განსაზღ-

ვრებისამებრ, მიბაძვა იქნებოდა, არამედ მეორე ადგილი 

გიჭირავს და, ამრიგად, შეგიძლია, იცოდე, რას აკეთებენ 

ადამიანები უკეთ და რას  უარესად, როგორც კერძო, ისე 

საზოგადოებრივ ცხოვრებაშიაც, კეთილ-ინებე და გვითხა-

რი, რომელმა სახელმწიფომ მიაღწია შენი წყალობით უკე-

თეს მმართველობას, როგორც ლაკედემონმა  ლიკურგეს 

მეოხებით, ან ბევრმა სხვა დიდმა თუ პატარა პოლისმა  

ბევრი სხვა კანონმდებლის მეშვეობით? იტალია და სი-

ცილია ამნაირ კანონმდებლად ქარონდას მიიჩნევენ, ჩვენ  

სოლონს, შენ კი  ვის?“ შესძლებდა თუ არა ჰომეროსი რო-

მელიმე სახელმწიფოს დასახელებას?  არა მგონია“ (პლა-

ტონი 2003: 362). სრულიად ცხადია, რომ პოეტების ერთ-

ერთ უპირატეს ცოდვად პლატონი ჭეშმარიტი და ქმედითი 

ცოდნის არქონას მიიჩნევს, თავისი აზრის უშუალო არ-

გუმენტად კი ცოდნის გადაცემის პროცესის აუცილებლობა 

მოჰყავს: არსებობენ პითაგორელები, ანუ პითაგორას მიმ-

დევრები, მაგრამ არ არსებობენ ჰომეროსელები, ანუ  ჰო-

მეროსის მიმდევრები: „იქნებ იმას მაინც ამბობენ, რომ 

კერძო ცხოვრებაში ვიღაცის აღზდას მაინც ხელმძღვანე-

ლობდა (ჰომეროსი  ი.რ.), რის გამოც ისე შეიყვარეს აღზ-

რდილებმა, რომ შთამომავლობას გადასცენ ცხოვრების 

ჰომეროსული გზა, როგორც პითაგორელებმა  თავიანთი 

მოძღვრისა, რასაც დღემდე ცხოვრების პითაგორულ წესს 



386 
 

უწოდებენ და რითაც მკვეთრად განირჩევიან სხვებისაგან. 

არაფერს მსგავსს ჰომეროსზე არ გადმოგვცემენ“ (პლატონი 

2003:363). „მაშ, რა ვქნათ,  კითხულობს პლატონი,  ხომ არ 

ვაღიაროთ, რომ ყველა პოეტი, ჰომეროსიდან მოყოლებუ-

ლი, სიქველის მოჩვენებითი ხატებისა და სხვა მისთანათა 

უბრალო მიმბაძველია, მაგრამ ვერასოდეს ვერ აღწევს ჭეშ-

მარიტებას?.. რა თქმა უნდა... სიტყვებისა და ხატოვანი გა-

მოთქმების მეშვეობით გარკვეული ფერადოვნებით რომ 

წარმოგვიჩენენ (პოეტები  ი. რ.) ამა თუ იმ ხელოვნებას ან 

ხელოსნობას, თუმცა არცერთის არა გაეგებათ რა და მხო-

ლოდ მიბაძვით გადიან ფონს“ (პლატონი 2003: 364). სამ-

წუხაროდ, ასკვნის პლატონი, მიმბაძველს არათუ ცოდნა, 

არამედ სწორი წარმოდგენაც კი არა აქვს იმ საგნებზე, რო-

მელსაც ბაძავს.  

მიუხედავად იმისა, რომ პლატონი არ ახდენს პო-

ეტიკური ტერმინოლოგიის დაზუსტებას, თუკი ყურად-

ღებით გავადევნებთ თვალს მის მსჯელობას, დავასკვნით, 

რომ პლატონის პრინციპული ბრალდება პოეზიის წინა-

აღმდეგ ეფუძნება დიქოტომიას სიმართლე/ტყუილი, სა-

დაც სიმართლე წარმოადგენს ორიგინალს, ავთენტურს, 

პირველწყაროს, ხოლო ტყუილი  ასლს, გამონაგონს, შეთხ-

ზულს. შესაბამისად, პოეზიის უმთავრესი ცოდვა ტყუ-

ილზე აგებული ამბავია, რომელიც ტექსტში ლოგიკურად 

გადაიზრდება ნაკლებადსარწმუნო მოვლენათა ქარგაში.  



387 
 

სავსებით ცხადია, რომ ტრაგედია იდეალურად „ერ-

გება“ ბრალდებების ამ სერიას, თუმცაღა, შემდგომი არ-

გუმენტი, რომელიც ბაძვის მექანიზმს უკავშირდება, კიდევ 

უფრო მეტად მიემართება ტრაგედიის ჟანრს.  

მსჯელობს რა ბაძვის მექანიზმზე, პლატონი ბაძვის 

პროცესში განასხვავებს, ერთი მხრივ, მიმესისს, როგორც 

პერსონაჟის მიერ პირდაპირ წარმოთქმულ სიტყვას და, 

მეორე მხრივ, დიეგესისს, როგორც ავტორისეულ თხრობას. 

ამ მოდელის თანახმად, ტრაგედია ცალსახად მიმეტური 

ჟანრია, რომელიც ეფუძნება პერსონაჟის მიერ პირდაპირ 

წარმოთქმულ სიტყვას. პლატონის სრულიად სამართლი-

ანი აზრით, ლიტერატურის ჟანრული კლასიფიკაციის სა-

ფუძველს თხრობის მანერა, ანუ ნარატივის მოდელი წარ-

მოადგენს. სწორედ ნარატივია ბაძვის განხორციელების ძი-

რითადი მექანიზმი, რომელიც განასხვავებს ლიტერატუ-

რულ ჟანრებს. თუმცა, პლატონისათვის მიუღებელია მი-

ბაძვის ნებისმიერი სახეობა, ვინაიდან ყოველი მათგანი 

ყალბი კოპირების სხვადასხვა ფორმას ემსახურება: „ჩვენს 

შორის დარჩეს და,  წერს პლატონი,  იმედია, არ და-

მასმენთ ტრაგედიების მთხზველებისა და სხვა მიმბაძვე-

ლების წინაშე,  მთელი მათი შემოქმედება ნამდვილი უბე-

დურებაა მსმენელთა სულისათვის, რადგანაც მათ შხამ-

საწინააღმდეგო საშუალება არ გააჩნიათ, რომ გაიგონ, რა 

არის ეს“ (პლატონი 2003: 356). მაშასადამე, ტრგედია, რო-

მელიც, პლატონის დასკვნით, მიმეტური ჟანრია, მიმბაძ-



388 
 

ველობის და, შესაბამისად, სიყალბის მაღალი ხარისხით 

გამოირჩევა. განსაკუთრებულ საფრთხეს პლატონი იმ ხა-

სიათებში ჭვრეტს, რომლებსაც პოეტები/დრამატურგები 

დრამატიზების ობიექტებად ირჩევენ: პლატონისათვის ღი-

რებულია გონის ფილოსოფიური მდგომარეობა, რომელიც 

ჭვრეტს ყველაზე რეალურ რეალობას (ავთნტურს, პირვე-

ლადს) და მიუღებელია ემოციით დაბრმავებული გონის 

ირაციონალური მდგომარეობა, რომელიც ახასიათებს რო-

გორც პოეზიას, ისე  ტრაგედიას. „სულის აგზნებადი სა-

წყისი ხშირად ექვემდებარება მრავალფეროვან მიბაძვას,  

წერს ფილოსოფოსი,  ხოლო თვინიერი და გონიერი ზნე 

ადამიანისა, რომელიც ყოველთვის ინარჩუნებს თვითიგი-

ვეობას, ძნელი მისაბაძია... ცხადია, მიმბაძველ პოეტს ცოტა 

რამა აქვს საერთო სულის გონივრულ საწყისთან... ის მხო-

ლოდ აგზნებად და ცვალებად ზნეს მიმართავს, რომელიც 

ადვილად ექვემდებარება მიბაძვას“ (პლატონი 2003: 370). 

პლატონის ღრმა რწმენით, მწერლები ბაძავენ იმგვარ 

მოვლენას, რომელიც უმოკლეს დროში გამოიწვევს ძლიერ 

ემოციებს და, მასთან ერთად, გლობალურ დაბნეულობას: 

ადამიანი (იგულისხმება მკითხველი ან მაყურებელი აუდი-

ტორია  ი. რ.) ექცევა სხვისი განცდის გავლენის ქვეშ და, 

შესაბამისად, უკონტროლო ემოციის მსხვერპლი ხდება. 

პლატონი ეჭვქვეშ აყენებს მიმესისის სწორ პერცეპტუალურ 

დატვირთვას: ემოციის ფალსიფიცირებული წყარო (პო-

ეტური ბაძვა  ი. რ.) განსაზღვრავს თავად ემოციის ფალ-



389 
 

სიფიცირებულ ხასიათს და შორს დგას სიმართლისაგან, 

რომელსაც ასე დაბეჯითებით ითხოვს პლატონი! 

„და მართლაც,  განვაგრძე მე,  ბევრი სხვა ნიშნის 

მიხედვითაც ვრწმუნდები, რომ ყველაზე უკეთ დავაფუძ-

ნეთ ეს ჩვენი სახელმწიფო (იდეალური სახელმწიფო  ი.რ.); 

ამას რომ ვამბობ, მე, უწინარეს ყოვლისა, პოეზიას 

ვგულისხმობ. 

 მაინც? 

 [პოეზიას  ი.რ.] ვერასდიდებით ვერ დავუშვებთ 

სახელმწიფოში, რადგანაც ის მიმბაძველობითია. ახლა, რო-

ცა ცალ-ცალკე განვიხილეთ სულის ყოველი სახე, ეს კიდევ 

უფრო აშკარა გახდა“ (პლატონი 2003: 356).  

... სულ მალე ბარიერის მეორე მხარეს დადგება კაცი, 

რომელიც ხელოვნებისა და ლიტერატურის ანალიზის (თუ 

ცნებითი დადგენის) პროცესში ნორმად პლატონის არც 

„ესთეტიკურ ნატურალიზმს“ მიიღებს და არც „ზნეობრივი 

კრიტერიუმის“ მისეულ მოდელს. ეს კაცი იქნება არის-

ტოტელე, პლატონისავე აკადემიის აღზრდილი, მისი მო-

წაფე და უმცროსი კოლეგა.  

 

 

  



390 
 

1.2. არისტოტელე. „პოეტიკა“ და ტრაგედიის  

  თეორია.   ტრაგედიის „ფორმის თეორია“ 
 

არისტოტელე იმთავითვე ვერ იზიარებდა პლატონის 

ენთუზიაზმს, ეხსნა ათენი დემაგოგიისა და უპრინციპობის 

კლანჭებიდან. არისტოტელეს მოღვაწეობის დასაწყისის-

თვის ათენის მომავალი ბედი უკვე გადაწყვეტილი იყო: 

ათენს დაკარგული ჰქონდა პოლიტიკური ძლევამოსილება 

და, მასთან ერთად, ძველი დიდების დაბრუნების რეალუ-

რი პერსპექტივა. შესაბამისად, არისტოტელეს განწყობა სა-

ზოგადოებრივი შეგნებისა თუ ზნეობრივი ნორმების მი-

მართ ლიბერალურობით გამოირჩეოდა და მეტი ყურად-

ღება საკუთარი ფილოსოფიური და სამეცნიერო ექსპერი-

მენტებისაკენ ჰქონდა მიმართული. ერთ-ერთ ასეთ ექსპე-

რიმენტს ლიტერატურის კვლევა წარმოადგენდა, უფრო 

სწორად, მეცნიერული დათვალიერება, რომელსაც შედე-

გად უნდა მოჰყოლოდა მოქნილი მოდელებისა და კანო-

ნების შექმნა. რ. ჰარლანდის მართებული შენიშვნით, „განს-

ხვავებით პლატონისაგან, არისტოტელე აბსოლუტიზმი-

საკენ ნაკლებად მიდრეკილი მოაზროვნე იყო, მას უფრო 

საგნების აღწერა და კლასიფიკაცია აინტერესებდა იმ სახით, 

როგორითაც ისინი რეალურად არსებობდნენ“ (ჰარლანდი 

1999: 10). არისტოტელე არ უპირისპირებდა თავის მეტა-

ფიზიკურ განზოგადებას საკვლევ საგანს, არამედ, პირი-

ქით, საკვლევი ობიექტიდან მიემართებოდა განზოგადე-



391 
 

ბისაკენ, დასკვნებისა და წესებისაკენ. შესაბამისად, ძირე-

ულ განსხვავებას არისტოტელესა და პლატონის პოზიციას 

შორის ქმნიდა არა მათი ტემპერამენტი ან პოეზიის/დრა-

მატურგიის სიყვარული-არ/სიყვარული, არამედ კონცეპ-

ტუალური საყრდენების სხვაობა: არისტოტელე პრინცი-

პულად ვერ ეთანხმებოდა მათ, ვინც წინასწარ ადგენდა 

აბსოლუტურ სტანდარტს და ცდილობდა, მოერგო მის-

თვის ხელოვნების ნიმუში.  

არისტოტელეს ნაშრომის  „პოეტიკის“ პირველივე 

გვერდები ცხადყოფს, რომ ავტორის მიზანს არ წარმოად-

გენს პლატონის დებულებების აკვიატებულად უარყოფა, ის 

თანამიმდევრული და ლოგიკური მეთოდოლოგიური ოპო-

ნირების გზას ირჩევს: ერთი მხრივ, ეთანხმება პლატონის 

მსჯელობას პოეზიის როგორც ბაძვის გააზრების შესახებ, 

მაგრამ, მეორე მხრივ, პრინციპულად ვერ იზიარებს ბაძვის 

ცნების პლატონისეულ ინტერპრეტაციას.  

ხელოვნება, მათ შორის, პოეზია, მუსიკა, მხატვრობა 

ჭეშმარიტად არის რეალობის ბაძვა, მიიჩნევს არისტოტე-

ლე, მაგრამ, როგორ განვსაზღვროთ თავად რეალობა? თუ 

პლატონისათვის რეალური სამყარო აბსტრაჰირებული 

იდეების სფეროში არსებობს, არისტოტელე მას მატერი-

ალური საგნების სფეროს მიაკუთვნებს. შესაბამისად, თუ 

პლატონისათვის რეალური სამყარო აბსტრაჰირებული 

იდეების მიბაძვაა, არისტოტელესთვის იგი მატერიალურ 

მოცემულობას წარმოადგენს. არისტოტელეს დებულება 



392 
 

იმთავითვე ახდენს ბაძვის პლატონისეული საფეხურების 

დემონტაჟს: მატერიალური სამყარო აღარ გაიაზრება უხი-

ლავი იდეის ასლად, ხელოვანი კი აღარ არის დაშორებუ-

ლი ჭეშმარიტებიდან სამი გრძელი საფეხურით  ბაძვის 

პროცესი არისტოტელეს მოძღვრებაში კარგავს ოპტიკური 

თამაშის ფუნქციას, მაგრამ  რამდენად კარგავს იგი მექა-

ნიკურ ხასიათს? არისტოტელეს მტკიცებით, ხელოვანი, პო-

ეტი ბაძავს რეალობას, რათა შექმნას ახალი, პოტენციური 

რეალობა (რასაც, მოგვიანებით, ნიკოლაი ბერდიაევი „მე-

სამე რეალობას“ უწოდებს), ვინაიდან სწრაფვა პოტენცი-

ურისაკენ და პოტენციური თვითრეალიზებისაკენ ყოველი 

ცოცხალი ინდივიდის თვისებაა. სხვაგვარად რომ ვთქვათ, 

არისტოტელესეული ბაძვა ერთმანეთისაგან მიჯნავს ისეთ 

ცნებებს, როგორიცაა „რეალობა“ და „რეალისტურობა“ (და 

არა  „სიმართლე“ და „ტყუილი“, როგორც ეს პლატონის 

შემთხვევაში იყო  ი.რ.): პოეტი ბაძავს რეალობას, მაგრამ 

მისი მიზანი სულაც არ არის რეალისტური სურათის შექ-

მნა, არამედ  პირობითობისა, რომელიც ვერასოდეს გა-

უტოლდება ვერც ფილოსოფიურ ჭეშმარიტებას და ვერც 

ისტორიულ ფაქტს: „პოეტის საქმეა თქვას არა ის, თუ რა 

მოხდა,  წერს არისტოტელე,  არამედ ის, თუ რა მოხ-

დებოდა და რა არის ალბათობისა ან აუცილებლობის მი-

ხედვით შესაძლებელი“ (არისტოტელე 1944: 20). გამომდი-

ნარე აქედან, „შეიძლება ვივარაუდოთ, რომ პოეზია ბაძავს 

არა მხოლოდ ფილოსოფიას, არამედ ისტორიასაც, ანუ 



393 
 

წარმოადგენს შუალედურ ფორმას შესაძლებლობასა და 

აუცილებლობას შორის“ (რატიანი 2005: 167-168). პოეტური 

ბაძვის პროცესი არის რეალობის არა მექანიკური კოპირება, 

არამედ  მისი შემოქმედებითი გარდასახვის აუცილებე-

ლი წინაპირობა, შემოქმედებითი ბაძვა, რომელიც საშუ-

ალებას აძლევს პოეზიას, შეცვალოს რეალური მასალა რა-

დიკალურად საპირისპირო მიმართულებით (მაგ., სატირის 

ან პაროდიის მეშევობით), ან სულაც  ძირფესვიანად გადა-

ამუშაოს იგი.  

ამრიგად, არისტოტელეს პრინციპული დაცვა პოეზი-

ის სასარგებლოდ ეფუძნება დიქოტომიას რეალური/შე-

მოქმედებითად გარდასახული, სადაც რეალური წარმოად-

გენს მატერიალური, ხილული სამყაროს სინონიმს, ხოლო 

შემოქმედებითად გარდასახული  პოეტური ქმნილებისა. 

შესაბამისად, პოეზიის უმთავრესი დამსახურება არის შე-

მოქმედებითი ბაძვის უნარი, რომლის მეშვეობითაც რეა-

ლური ამბები, რომელიც იკვეთება მითთან, განზავდება 

ავტორის შემოქმედებით წარმოსახვასთან, იძენს ტექსტუ-

ალიზებული ამბების სახეს და გარდაიქმნება მხატვრულ 

მოვლენათა ლოგიკურ ქარგად.  

ამ მიდგომით, არისტოტელე, ერთის მხრივ აყალი-

ბებს პრინციპულად განსხვავებულ მოდელს პოეზიის გა-

გებისა, ახოლო მეორეს მხრივ, პასუხს სცემს პლატონის 

მძიმე ბრალდებებს პოეტების უცოდინრობისა და ფლი-

დობის შესახებ: პოეტის ღირსებად არისტოტელეს მიაჩნია 



394 
 

არა  ძირფესვიანი  ცოდნა  იმ ყველაფრისა, რის შესახებაც 

იგი წერს, არამედ  შემოქმედებითი მიბაძვის ნიჭი და 

მასშტაბი. შესაბამისად, პოეტის მიერ დაშვებული შეცდომა 

მხოლოდ მაშინ არის საბედისწერო, როდესაც იგი ღალა-

ტობს მიბაძვის ხელოვნების არა სიზუსტეს, არამედ  სიღ-

რმისეულ პრინციპებს, რომელთა შორის ერთ-ერთი უპირ-

ველესი სიამოვნების განცდაა. 

ბაძვის პროცესი არისტოტელეს „პოეტიკაში“ მჭიდ-

როდ არის დაკავშირებული სიამოვნების განცდასთან. „რო-

გორც ჩანს, პოეზია შექმნა, საზოგადოდ, ორმა მიზეზმა,  

წერს იგი,  ორივე  ბუნებრივი მიზეზია: ჯერ ერთი, მი-

ბაძვა თანდაყოლილი აქვს კაცს ბავშვობიდანვე, და კაციც 

იმით განსხვავდება სხვა ცხოველთაგან, რომ იგი ყველაზე 

უფრო წამბაძავია და თავის პირველ სწავლას მიბაძვის 

საშუალებით იძენს. გარდა ამისა, მიბაძვის შედეგი ყოველ 

კაცს ახარებს. ამის საბუთია ყოველდღიური ჩვენი გამოც-

დილება. რასაც სინამდვილეში უსიამოვნებით შევხედავთ, 

იმის ძალიან ზუსტ სურათს სიამოვნებით ვუცქერთ  აი, 

მაგალითად, უსაძაგლესი ცხოველებისა და მკვდრებისა 

სურათებს“ (არისტოტელე 1944: 8). თუ პლატონისათვის 

სიამოვნება წარმოადგენს ემოციურ საშიშროებას, ვინაიდან 

ემსახურება „საზოგადოებრივი სათნოებების განაღმვას“, 

არისტოტელე, პირიქით, მიიჩნევს, რომ ბაძვა ბუნებრივი 

პროცესია და პოეზიაც, ჰარმონიისა და რითმის მეშვეობით, 

სრულიად ბუნებრივად ჰგვრის სიამოვნებას მკითხველს (ან 



395 
 

მაყურებელს). სიამოვნების ცნების დეფინიციას არისტო-

ტელე მჭიდროდ უკავშირებს ბაძვის პროცესის კონცეპ-

ტუალურ და სტრუქტურულ ანალიზს, რომელსაც „პო-

ეტიკის“ ავტორი უპირატესად ტრაგედიის მაგალითზე 

განიხილავს. „ტრაგედია არის ასახვა დიადი და დასრუ-

ლებული მოქმედებისა, რომელსაც გარკვეული სიდიდე 

აქვს,  ასახვა შემკობილი ენით“ (არისტოტელე 1944: 13), 

სადაც მიბაძვა ხორციელდება მკაცრად სტრუქტუირებუ-

ლი მოქმედების ფორმით (დასაწყისი, შუა, დასასრული), 

ხოლო აღიქმება შიშისა და სიბრალულის მეშვეობით. 

სრულიად ცხადია, რომ ბაძვის პროცესის არისტოტელე-

სეული მოდელი, პლატონისეული მოდელისაგან განსხვა-

ვებით, ეფუძნება მიბაძვის არამარტო ობიექტისა და 

თხრობის მანერის (მიმეტური, დიეგეტური და კომბინი-

რებული), არამედ  აღქმის/რეცეფციის პროცესის უფრო 

ფართო გაგებასაც: არისტოტელეს მიერ შიშისა და სიბრა-

ლულის განცდების აქცენტირება უშუალოდ უკავშირდება 

მკითხველის/მაყურებლის/მსმენელის ფენომენს, მისი აღ-

ქმისა და განცდის უნარს. ამრიგად, ტრაგედიას არა მხო-

ლოდ თავად აქვს სტრუქტურული ფორმა, არამედ გარ-

კვეულ ფორმას სძენს მაყურებლის/დამკვირვებლის ემო-

ციებსაც და ამავე ფორმის ფარგლებში აკონტროლებს მას. ამ 

მოსაზრებით არისტოტელემ უპასუხა პლატონის ბრალდე-

ბას პოეზიის უკონტროლობისა და აღვირახსნილობის თა-

ობაზე და ალტერნატიული სისტემაც დაუპირისპირა.  



396 
 

ტრაგედიის „ფორმის თეორია“, რომელიც აწესრიგებს 

ჟანრის ურთიერთობას მიბაძვის ობიექტთან, ავტორ-

თან/თხრობის მანერასთან და მკითხველთან/მაყურებელ-

თან, თამამად შეიძლება მივიჩნიოთ არისტოტელეს „პო-

ეტიკის“ უმნიშვნელოვანეს დამსახურებად. 

ფორმის თეორიის თანახმად, ტრაგედიას მკაცრად 

მოწესრიგებული  სტრუქტურა აქვს.  მას  გააჩნია  დასაწყი-

სი, შუა ადგილი და დასასრული, სისტემატიზებული და 

ლოგიკური ფორმა, რომლის ყოველი ნაწილი მჭიდროდ 

უკავშირდება ერთმანეთს (არისტოტელე 1944: 19-20).  

ტრაგედიის სტრუქტურული სტანდარტის იდეა არის-

ტოტელემ ტრაგედიის განმარტებაშივე ჩადო: „მაშ, აუცი-

ლებელია, რომ ტრაგედიის ნაწილები იყოს ექვსი, რის მი-

ხედვითად  ტრაგედიას აქვს  რაიმე გარკვეული ბუნება. ეს 

ნაწილებია: ამბავი (μΰθος), ხასიათი, განსჯა, სამზერი, სათ-

ქმელი და საგალობელი“ (არისტოტელე 1944: 15).  

აღნიშნული თარგმანი ეკუთვნის ბატონ სერგი დანე-

ლიას, არსებობს იგივე ფრაგმენტის ბაჩანა ბრეგვაძისეული 

თარგმანი ქართულ ენაზე, აგრეთვე, არაერთი თარგმანი 

რუსულ და ინგლისურ ენებზე. μΰθος ითარგმნება ხან 

როგორც „ამბავი“, ხან როგორც „ფაბულა“ ან „სიუჟეტი“ (ან  

ორივე ერთად),  „თქმულება“ და ა.შ.  აანალიზებს რა სიტყ-

ვის ტერმინად ქცევის პროცესს ანტიკურ ეპოქაში, ს. ავე-

რინცევი წერს: „თანამედროვე ფილოსოფიური ტექსტები-

საგან განსხვავებით, ანტიკურ ავტორებთან თითოეულ 



397 
 

მნიშვნელოვან სიტყვასთან მიმართებით ისმის კითხვა: 

ტერმინია იგი თუ არა. ეს კი ძალიან მნიშვნელოვანი სა-

კითხია, რადგან თუ არ გვესმის ტერმინი  რომელიც 

სპეციფიკურია ეპოქის, ავტორისა და ტექსტისათვის  

ტექსტის ანალიზს ვერ შევუდგებით. კლასიკური ბერძნუ-

ლი ტექსტების ტერმინოლოგია თვისებრივად განსხვავდე-

ბა შემდგომი პერიოდის ტექსტებისაგან. კლასიკური პერი-

ოდის ტექტების ტერმინები თითქმის მკითხველის თვალ-

წინ „იბადებიან“. ამ ეპოქის ფილოსოფიურ ტერმინებს ჯერ 

არა აქვთ მრავალსაუკუნოვანი ტრადიციები და ფუნქცი-

ონირების სპეციფიკური არეალი. ეს სიტყვები უფრო ხში-

რად „შინაური“, „ის, რაც პირველად მოჰყვა ხელს „სიტყ-

ვებია“ (ცანავა 2009: 126). არისტოტელე სწორედ ის ფილო-

სოფოსია, რომელიც დაბეჯითებით იწყებს სიტყვების „ტერ-

მინებად ქცევის“ პროცესს (მაგ., „კათარსისი“), თუმცა, პრო-

ცესის დაწყება სულაც არ ნიშნავს მის იმთავითვე სრულ-

ყოფას. მართებულად შენიშნავს ავერინცევი: „ჩვეულებრივი 

სიტყვა, როგორც წესი, ფილოსოფიურ ტერმინად უშუ-

ალოდ არ გარდაისახება, მან უნდა გაიაროს შუალედური 

რგოლი. ტერმინის დაბადებისათვის საჭიროა ძვრა... ყო-

ველდღიურ მიმოქცევაში არსებულ სიტყვასა და ფილო-

სოფიურ ტერმინს შორის უნდა იყოს ზონა, რომელშიც 

სიტყვები თავისუფლდებიან მტკიცე (მკაცრი) კავშირების-

გან, მათთვის მიჩნეული „ადგილისგან“ და იძვრიან ამ 

ადგილიდან. ეს არის მეტაფორის ზონა... ჩვეულებრივი 



398 
 

სიტყვისათვის ტერმინად ქცევა არის „გარდასახვა სხვა 

გვარად“, ე.ი. ავანტიურა. იმისათვის, რომ ერთი ლექსიკური 

რიგიდან მეორეში გადავიდეს, მან უნდა გაიაროს გადა-

ტანითი სიტყვის, ე.ი მეტაფორის „მდგომარეობა“. ამ დროს 

სიტყვის შესაძლებლობები მოულოდნელად ფართოვდება, 

იგი ღებულობს თავისუფლებას (რომელსაც დაკარგავს ტერ-

მინად გარდასახვის შემდგომ)“ (ცანავა 2009: 128). ვფიქ-

რობთ, არისტოტელეული μΰθος სწორედ ამგვარ სიტყვათა 

რიგს განეკუთვნება: „პოეტიკის“ ავტორი მას მეტაფორული 

თავისუფლების ზონაში განათავსებს, აქცევს გახსნილ კონს-

ტრუქციად, რომელიც ღიაა ინტრპრეტაციული სახესხვა-

ობებისათვის და არა ტერმინოლოგიური შეზღუდვისათ-

ვის. ანტიკური μΰθος-ის მოთავსება „ფაბულის“ ან „სიუჟე-

ტის“ თანამედროვე  ტერმინოლოგიურ ჩარჩოში იმდენად-

ვე გაუმართლებელია, რამდენადაც დღევანდელი ფილო-

ლოგიური კვლევების პროცესში აპრობირებული „ფაბუ-

ლისა“ და „სიუჟეტის“ ტერმინთა ჩანაცვლება ანტიკური 

μΰθος-ით. პირველ შემთხვევაში ეს სიტყვის თავისუფლების 

შეზღუდვის ტოლფასია, მეორე შემთხვევაში კი  გადაჭარ-

ბებული ტერმინოლოგიური სიფრთხილისა. ამ თვალსაზ-

რისით, ზემოთ მოყვანილი თარგმანებიდან ჩვენთვის მი-

საღები და სარწმუნოა სერგი დანელიასეული ამბავი.  

ამრიგად, μΰθος-ის დანერგვისას არისტოტელე გუ-

ლისხმობდა ამბავს არა როგორც რეალობის მიბაძვას ანუ 

რეალური ქმედებებისა და ფაქტების კრებსით მთლიანო-



399 
 

ბას, არამედ როგორც ფაქტების სიტემატიზაციას, სპეცი-

ფიკურ დისკურსს, ამბავს, როგორც ახალი მითისქმნადო-

ბის პროცესსა და შედეგს. არისტოტელესეული μΰθος თა-

ვისი სტრუქტურით იერარქიულია, ვინაიდან მოიცავს 

პირველად ფაქტებსა და მითებზე დაფუძნებულ ნარატივს 

და მოვლენათა/მოქმედებათა მოწესრიგებულ თანმიმდევ-

რობას, ერთდროულად.  

არისტოტელეს მიხედვით, „მითოსი“ ესაა ფაქტების 

სისტემატიზაცია, მოწესრიგება“ („he ton pragmaton siustasis” 

(1450, ა5)“. თუმცა, იგი სისტემას კი არ გულისხმობს „სი-

უსტასის“-ში, არამედ ფაქტების მოწესრიგებას, გარკვეულ 

პროცესუალურ ოპერაციას, რომელიც „პოეტიკის“ ყველა 

ცნებას მოქმედებასთან აკავშირებს. სწორედ ამიტომაც, 

არისტოტელეს „პოეტიკის“ პირველივე სტრიქტონებში 

სიტყვა „მითოს“-ი დამატებაა ზმნისა, რომელიც „თხზვას“ 

აღნიშნავს. რიკიორის აზრით კი ეს ყველაფერი იმისთვის 

კეთდება, რათა პოეტიკა მითოსის (რიკიორი ამ ცნებას 

თარგმნის როგორც ინტრიგას)  თხზვის ხელოვნებასთან გა-

იგივდეს“ (ხარბედია 2008: 198). 

პოზიციის მეტად არგუმენტირებისთვის, თვალი გა-

ვადევნოთ იმ ინტერპრეტაციას, რომელსაც არისტოტელე 

თან აახლებს თავის μΰθος-ს:  

„ამათ შორის (იგულისხმება ტრაგედიის ექვსი ნიშანი 

 ი.რ.) ყველაზე უმნიშვნელოვანესია მოქმედებათა სისტე-

მა. ტრაგედია ხომ არის ასახვა არა ადამიანთა, არამედ 



400 
 

მოქმედებისა და ცხოვრებისა ბედნიერებაში და უბედურე-

ბაში. ხოლო ბედნიერება და უბედურება მოქმედებაშია 

მოცემული, და ჩვენი მიზანიც არის რაიმე მოქმედება და 

არა უქმი თვისება. ადამიანები ამა თუ იმ თვისების მქონენი 

არიან თავისი ხასიათის გამო; მოქმედებათა გამო კი ისინი  

ან ბედნიერნი არიან, ან ამის საწინააღმდეგო. ამიტომ პო-

ეტები ცდილობენ არა იმას, რომ ხასიათები ასახონ, არამედ 

ისინი მოქმედებათა ასახვის საშუალებით თანაც ხა-

სიათებსაც იჭერენ ხოლმე. ასე რომ, მოქმედებები და ამბავი 

 აი რა არის მიზანი ტრაგედიისა, მიზანი კი ყველაფერზე 

უფრო დიდია. გარდა ამისა, მოქმედების გარეშე ტრაგედია 

ვერ შეიქმნებოდა, ხასიათების გარეშე კი შეიქმნებოდა... 

გარდა ამისა, ვინმემ რომ მწყობრად დაალაგოს ზნეობრივი 

სენტენციები და კარგად ჩამოქნილი სიტყვები და აზრები, 

იგი ამით ვერ შექმნის ჭეშმარიტ ტრაგედიას, არამედ ამაზე 

უფრო უკეთესი იქნება ის ტრაგედია, რომელსაც ეს ყვე-

ლაფერი აკლია, მაგრამ აქვს ამბავი და მოქმედებათა სის-

ტემა... მაშ, ტრაგედიის საწყისი და ასე ვთქვათ, სული არის 

ამბავი, მერე კი  ხასიათები“ (არისტოტელე 1944: 16) .   

სრულიად ცხადია, რომ μΰθος არისტოტელეს ფორ-

მის სტრუქტურული თეორიის საფუძველს წარმოადგენს . 

პირველი „პოეტიკის“ ავტორი მუდმივად ესწრაფვის 

იმ ნორმატიული სქემების დადგენას, რომლებმაც უნდა 

დააკმაყოფილოს ჟანრი სტრუქტურული თვალსაზრისით. 

სწორედ სტრუქტურულ ნორმათა რიგს განეკუთვნება მისი 



401 
 

ვრცელი მსჯელობა ტექსტში მოთხრობილი ამბავის ფორ-

მალურ ასპექტზე, რომლის თანახმადაც ამბავი, ერთი 

მხრივ, ტრაგედიის სტრუქტურის ნაწილია, ხოლო მეორე 

მხრივ  დამოუკიდებელი სტრუქტურა – საკუთარი ელე-

მენტებითა და კანონებით: 

1. ამბავი, ავტორის მიერ, ჩართულია ტრაგედიის 

ექვსი ძირითადი ელემენტის ნუსხაში და განსაზღვრულია 

როგორც ტრაგედიის „სული“ და „უმთავრესი პრინციპი“ 

(იხ. ზემოთ);  

2. აღნიშნულია, რომ, მისი კლასიკური გაგებით, ამ-

ბავი არის მოქმედების მიბაძვა და წარმოადგენს „მთელს“ 

(მთლიანობას), რომელსაც აქვს ლოგიკურად მოწესრიგე-

ბული  დასაწყისი, შუა და დასასრული. სტრუქტურული 

მთლიანობის დარღვევა  გადაადგილება ან ამოღება  

განხილულია როგორც მონოლითური მთელის დაშლისა 

და დარღვევის რეალური საშიშროება (არისტოტელე 1944: 

19-20);    

3. ცალკეა გამომიჯნული ეპიზოდური ამბავი, რო-

მელშიც მოქმედებათა თანამიმდევრობა „არც დამაჯერე-

ბელია და არც აუცილებელი“, რაც არისტოტელეს აზრით, 

ბევრად ამცირებს ტექსტის ხარისხს (არისტოტელე 1944: 22); 

4. დიფერენცირებულია ამბავის მარტივი და რთული 

(დახლართული) ქარგები: პირველ შემთხვევაში ბედის 

ცვლილება არ უკავშირდება პერიპეტიასა და ანაგნორისისს, 

ხოლო მეორე შემთხვევაში აუცილებლად გამოიყენება ან 



402 
 

ერთი, ან  მეორე, ანაც  ორივე ხერხი (არისტოტელე 1944: 

23). საუკეთესო შემთხვევად მიიჩნევს ანაგნორისისა და 

პერიპეტიის თანხვედრას.  

5. შეჯერებულია ამბავის „მოცულობითი“ ელემენ-

ტები: „მოცულობის მიხედვით და იმის მიხედვით, თუჲ რა 

ნაწილებად განიყოფება ტრაგედია, ეს ნაწილები ასეთებია: 

პროლოგი, ეპიზოდიონი, ექსოდოსი და ხოროს სამღერი, 

ხოლო ამ უკანასკნელს აქვს თავისი ნაწილები  პაროდოსი 

და სტასიმონი. ეს ნაწილები საერთოა ყველა ტრაგედი-

ისათვის, ხოლო კომოსები და სიმღერები სცენიდან ზოგი-

ერთი ტრაგედიის თავისებურებაა“ (არისტოტელე 1944: 25).  

არისტოტელეს მიერ შემოთავაზებული პრეპარირება 

ამბავისა ცალკეულ ნაწილებად, რომელთა კომპეტენცია 

ტექსტში სცდება რეალობის ფარგლებს, ვფიქრობთ, განამ-

ტკიცებს ნდობას ამბავის ცნების ზემოთ შემოთავაზებული 

ინტერპრეტაციისადმი: სრულიად ცხადია, რომ არისტოტე-

ლესეული ამბავი არ სჯერდება მხოლოდ რეალური მოქ-

მედების მიბაძვას ანუ არ ასრულებს მხოლოდ მექანიკურ 

ოპერაციას (განსხვავებით პლატონის მოსაზრებისგან), არა-

მედ გაიგივებულია მოქმედების ქმნადობისა და განვითა-

რების შემოქმედებით პროცესთან, რაც, პრიორიტეტულად 

ეფუძნება გამონაგონის ესთეტიკას. 

• ტრაგედიის „ეთიკური თეორია“. გამონაგონი, კა-

თარსისი, გმირი ტრაგედიის ფორმის ლოგიკურობის იდეა 

არისტოტელეს თეორიაში მუდმივად იკვეთება ფორმის 



403 
 

ეთიკურობის იდეასთან, რომლის სათავეც გამონაგონის 

ესთეტიკაში უნდა ვეძიოთ. 

პირველი ანტიკური პოეტიკის შემქმნელისათვის 

მხატვრული ამბავის ერთ-ერთ უმნიშვნელოვანეს განმას-

ხვავებელ ნიშანს (ნებისმიერი სხვა ტიპის წერილობითი 

ტექსტებისაგან) სწორედ გამონაგონი წარმოადგენს: „არა ის, 

თუ რა მოხდა, არამედ ის, თუ რა მოხდებოდა და რა არის 

ალბათობისა ან აუცილებლობის მიხედვით შესაძლებელი... 

ისტორიკოსი და პოეტი ურთიერთისაგან განსხვავდებიან 

იმით, რომ პირველი ლაპარაკობს იმის შესახებ, რაც მოხდა, 

მეორე კი ლაპარაკობს იმის შესახებ, თუ რა შეიძლებოდა 

მომხდარიყო“ (არისტოტელე 1944: 20). შესაბამისად, „პო-

ეზია უფრო ფილოსოფიურია და უფრო მნიშვნელოვანი, 

ვიდრე ისტორია. პოეზიას უფრო მეტად მხედველობაში 

აქვს ზოგადი, ისტორიას კი უფრო მეტად მხედველობაში 

აქვს ცალკეული“ (არისტოტელე 1944: 20). არისტოტელეს 

მიერ შემოთავაზებული „ზოგადზე“ ორიენტირებულობა 

უნივერსალურ შესაძლებლობებს სძენს პოეზიას, საშუალე-

ბას აძლევს, არათუ დაშორდეს იდეალს (როგორც ამას 

პლატონი აცხადებდა), არამედ მეტადრე მიუახლოვდეს მას. 

ეს პროცესი აირეკლავს არისტოტელეს აზროვნების სტი-

ლისათვის დამახასიათებელ „ტელეოლოგიურ სვლას“ 

(რ. ჰარლანდის ტერმინი) დასახული მიზნიდან  შესრუ-

ლების მანერისაკენ, ანუ შედეგიდან  უკან, ხერხისაკენ. 

ხერხი, ამ შემთხვევაში, მიმართულია: ა) ამბავის სტრუქ-



404 
 

ტურული აგებულებისაკენ; ბ) ამბავის ეთიკურ-ემოციური 

ინტენციისკენ. 

„პოეტიკის“ 24-ე თავში არისტოტელე გარკვევით 

წერს: „საჭიროა, რათა შეუძლებელი დასაჯერებელი უმალ 

ვარჩიოთ შესაძლებელ დაუჯერებელს“ (არისტოტელე 1944: 

54). თუკი ციტატის ინტერპრეტაციას მოვახდენთ, დავასკ-

ვნით, რომ არისტოტელესეულ გამონაგონში, უპირატესობა 

ენიჭება სავარაუდოდ შესაძლებელს, რომელიც არ წარ-

მოადგენს რეალურ აუცილებლობას, მაგრამ არის სარწმუნო 

(შესაძლებელი შეუძლებლობა), ვიდრე საჭიროებისამებრ 

შესაძლებელს, რომელიც რეალურია, მაგრამ არ არის სარ-

წმუნო (შეუძლებელი შესაძლებლობა). „პოეტიკის“ ტექსტი 

ცხადყოფს, რომ მისი ავტორის თვალსაზრისით, პოეზი-

ისათვის უფრო მეტად მნიშვნელობს შესაძლებელი შეუძ-

ლებლობა, ვიდრე  შეუძლებელი შესაძლებლობა (არის-

ტოტელე 1944: 54), ვინაიდან ამ განწყობით პოეტი უფრო 

მეტად უახლოვდება იდეალს, ხოლო ლიტერატურა  უნი-

ვერსალიზმის იმ კონდიციას, რომელსაც ასე მტკიცედ იცავს 

არისტოტელე. არისტოტელესეული გამონაგონი შრეობ-

რივი სისტემაა, სადაც, ი. შტალის მართებული მოსაზრე-

ბით: „შეუძლებელი შესაძლებლობის ადგილი უმნიშვნე-

ლოა. და როდესაც არისტოტელე საუბრობს წარმატებულ 

გამონაგონზე, მას თითქმის ყოველთვის, მხედველობაში 

აქვს გამონაგონი როგორც შესაძლებლობა, ვარაუდის ან სა-

ჭიროების თანახმად, და თითქმის არასოდროს არ გულის-



405 
 

ხმობს გამონაგონს, როგორც შეუძლებლობას... დამაჯერებ-

ლობა, სარწმუნოობა  წარმოადგენს ჰომეროსის შემდგომი 

პოეზიის ძირითად პრინციპს“ (შტალი 1975: 45). 

როგორ მიიღწევა გამონაგონის სარწმუნოობა?  

დამაჯერებელი გამონაგონი რეალური მოქმედები-

სადმი მიბაძვის საფუძველზე იქმნება (ვინაიდან პოეზია, 

თავისი არსით, არის რეალობის ბაძვა), თუმცა, „პოეტის 

საქმეა თქვას არა ის, თუ რა მოხდა, არამედ ის, თუ რა მოხ-

დებოდა და რა არის ალბთობისა ან აუცილებლობის მი-

ხედვით შესაძლებელი“ (არისტოტელე 1944: 20). ანუ, „პო-

ეტს ევალება არა რეალური, ნამდვილად მომხდარი ფაქ-

ტების ფიქსირება, რომლებსაც სრულიად გამოკვეთილი აზ-

რი და მნიშვნელობა აქვთ  „მომხდარნი არიან“,  არამედ, 

ევალება თავად შექმნას ახალი ფაქტები, ის, რაც „შესაძლოა 

მომხდარიყო“, შექმნას ისე, რომ გამოიგონოს მათი შესაძ-

ლებლობა ვარაუდის ან საჭიროების მიხედვით“ (შტალი 

1975: 39). „პოეტიკის“ მე-9 თავში ვკითხულობთ: „...მას შემ-

დეგ, რაც შედგენილია ფაბულა ალბათობის მიხედვით, 

კომედიის ავტორებს შეაქვთ ფაბულაში შემთხვევითი სა-

ხელები და, იამბოგრაფებისაგან განსხვავებით, ისინი არ 

აძლევენ გმირებს სახელებს ნამდვილ პიროვნებათა მი-

ხედვით“ (არისტოტელე 1944: 21). ამ ფრაზის ვრცელ კო-

მენტარში სერგი დანელია წერს: „არისტოტელეს ასეთი რამ 

დაუშვებლად მიაჩნია როგორც საზოგადოდ პოეზიისათ-

ვის, ისე კერძოდ, კომედიისათვისაც, რომელიც პოეზიის 



406 
 

ერთ-ერთი სხეობაა. პოეზია უნდა შეიცავდეს განზოგა-

დებას. იგი უნდა იძლეოდეს ტიპს და არა დეგეროტიპს,  

ასე შეგვეძლო გამოგვეთქვა ჩვენს ენაზე არისტოტელეს 

აზრი“ (არისტოტელე 1944: 21).  

„ტრაგედია არის ასახვა არა მხოლოდ დასრულებუ-

ლის, არამედ აგრეთვე შიშისა და სიბრალულის აღმძვრელი 

მოვლენებისა,  წერს არისტოტელე,  ხოლო ეს გრძნობები 

ძალიან ადვილად იბადებიან მაშინ, როდესაც მოვლენები 

მოლოდინის გარეშე ჩნდებიან, უფრო ადვილად კი მაშინ, 

როდესაც ეს მოვლენები მოლოდინის გარეშე ჩნდებიან 

ერთმანეთის გამო. ამგვარი მოვლენები უფრო საკვირველი 

იქნება, ვიდრე ისეთი, რომელიც ხდება თავისთავად და 

უცაბედად, ვინაიდან უცაბედად მომხდარ მოვლენათა 

შორის ყველაზე საკვირველნი არიან ისინი, რომლებიც 

თითქო განზრახ მოხდნენ“ (არისტოტელე 1944: 23). ამბავი, 

გაჯერებული მოულოდნელი პერიპეტიებით, საკვირველი 

გამოცნობა/ვერ-გამოცნობით და განსაცვიფრებელი ცოდ-

ნა/უცოდინარობით პირდაპირი გზაა არისტოტელეს „პო-

ეტიკის“ მთავარი ეთიკური და ემოციური სამიზნის  

შიშისა და სიბრალულისაკენ: „ტრაგედია უნ-და იყოს არა 

მარტივი, არამედ რთული, ხოლო ტრაგედიის ეს რთული 

შედგენილობა უნდა იყოს შიშისა და სიბრალულის აღმძ-

ვრელ საქმეთა ასახვა“ (არისტოტელე 1944: 26), აცხადებს 

ელინი ბრძენი. 



407 
 

არისტოტელესეული შიშისა და სიბრალულის აღძ-

ვრა მხოლოდ რიგიანად დაწერილ ტრაგედიას ძალუძს და 

როგორც ერთი, ისე მეორე ემოციური მდგომარეობა მა-

ყურებელზე ან მსმენელზეა გათვლილი: „საჭიროა, რათა 

ფაბულა ისე იყოს შედგენილი, რომ ის, ვინც ისმენს მომხ-

დარ ამბავს, შემთხვევების დაუნახავადაც ცახცახებდეს და 

სიბრალულით ივსებოდეს“ (არისტოტელე 1944: 29). ფორ-

მულა ნათელია: ავტორმა იმგვარად უნდა შეთხზას ამბავი, 

რომ შეძრას მაყურებელიცა და მსმემნელიც. აქ, ცხადია, 

ლოგიკური იქნებოდა საუბარი სტილის პრინციპებზე, რო-

მელსაც მხატვრული ტექსტის ავტორს უწესებს არის-

ტოტელე და რომელსაც დიდი მნიშვნელობა ენიჭება შიშისა 

და სიბრალულის აღძვრის მეთოდოლოგიური საფუძვლის 

შესაქმნელად, მაგრამ, ვფიქრობთ, ამგვარი მსჯელობა რამ-

დენადმე დაგვაცილებს საკვლევ პრობლემას. შემოვიფარ-

გლებით მხოლოდ ტრაგიკული ამბავის აგების ძირითადი 

კომპონენტით, რომელსაც არისტოტელე ხასიათების სწო-

რად აგების ხერხში ჭვრეტს. პრობლემის სირთულე იმაში 

მდგომარეობს, რომ, ერთი მხრივ, არისტოტელესეული სიბ-

რალული გულისხმობს არა იაფფასიან სენტიმენტებს, 

არამედ  შიშნარევ თანაგრძნობას, ხოლო, მეორე მხრივ, 

არისტოტელესეული შიში გულისხმობს არა აგრესიულ 

ტერორს, არამედ  თანაგრძნობანარევ საფრთხეს. ტექსტის 

ემოციური შრეების გართულებითა და, რაც მთავარია, აქ-

ცენტირებით, არისტოტელე აქარწყლებს პლატონის მსჯე-



408 
 

ლობის საკმაოდ პრინციპულ ნაწილს: მოემართება რა 

კვლავ უკან  შედეგიდან ხერხისკენ, არისტოტელე ადგენს 

ნორმას, რომლის თანახმადაც შიშისა და სიბრალულის, 

როგორც მაყურებლის/მსმენელის კათარსისის მიღწევის 

წინაპირობას ტექსტში ემოციური შეგრძნებების დაბალან-

სება და რეგულირება წარმოადგენს. ანუ, კათარსისი, რო-

გორც ანტიკური ტრაგედიის ეთიკური სამიზნე, არის არა 

„აღვირახნილი“ და „უკონტროლო“, არამედ კონტროლირე-

ბული ემოციების შედეგი: ნაყოფი ინტელექტუალურად 

გადამუშავებული, ანაც  პროპორციულად გადანაწილე-

ბული ემოციებისა.  

ემოციების რეგულირების გარანტიას, „პოეტიკის“ ავ-

ტორის აზრით, ტრაგედიის განსაკუთრებული ხასიათები  

გმირები  ქმნიან, ტრაგედიების გმირები, რომლებიც გა-

მოირჩევიან ხაზგასმული ინდივიდუალობითა და განწი-

რულობის განსაკუთრებული ენერგიით. თუკი პლატონი 

აკრიტიკებდა პოეტებს იმისათვის, რომ მათ ტექსტებში 

უსამართლო ადამიანი ხშირად ბედნიერი იყო, ხოლო სა-

მართლიანი  რატომღაც უბედური, რაც, ფილოსოფოსის 

აზრით, არ შეესაბამებოდა ეთიკურ სტანდარტს, არისტო-

ტელე  ახერხებს, ჩაანაცვლოს პლატონის მკაცრი ეთიკური 

სტანდარტის იდეა კონკრეტული პოეტიკური  განმარტე-

ბით: ტრაგედიის გმირი ვერ იქნება ვერც კარგი კაცი, რო-

მელიც უბედურებას გადაეყრება  „ვინაიდან ეს არც შიშის 

აღმძვრელია და არც სიბრალულის აღმძვრელი, არამედ 



409 
 

აღმაშფოთებელია“ (არისტოტელე 1944: 24)  და ვერც ცუდი 

კაცი, რომელიც იმსახურებს უბედურებას  „ვინაიდან ფა-

ბულის ასეთი შედგენილობა გამოიწვევდა კაცისადმი 

სიყვარულს, მაგრამ ვერ გამოიწვევდა ვერც სიბრალულს და 

ვერც შიშს: სიბრალული ხომ არის გრძნობა დაუმსახუ-

რებელ უბედურებათა მიმართ, ხოლო შიში არის გრძნობა 

ჩვენს მსგავსთა მიმართ“ (არისტოტელე 1944: 24). მაშ, ვინ 

არის ტრაგედიის გმირი? „კაცი, რომელსაც უჭირავს სა-

შუალო ადგილი მათ შორის. ასეთია კაცი, ვინც დიდ პა-

ტივისცემაში და ბედნიერებაში მყოფთაგან განირჩევა არა 

სათნოებითა და სიმართლით და ვინც უბედურებაში ვარ-

დება არა სიავისა და სიმდაბლისათვის, არამედ რაღაც შეც-

დომის გამო, როგორც, მაგალითად, ოიდიპოსი და თიეს-

ტესი და ამდაგვარი გამოჩენილი მამაკაცები“ (არისტო-

ტელე 1944: 25). სხვაგვარად რომ ვთქვათ, ტრაგიკული 

ამბები, რომლებიც, მათი ალოგიკურობისა თუ ზნეობრივი 

გაუმართაობის გამო, პლატონის აზრით, წარმოადგენდნენ 

ინტელექტუალურ და მორალურ საშიშროებას საზოგადო-

ებისათვის, არისტოტელეს მიერ განსაზღვრულ იქნენ რო-

გორც ტრაგიკული ემოციებისათვის არასაკმარისი გამაღი-

ზიანებლები, ვინაიდან ისინ ვერ იწვევდნენ ვერც შიშის და 

ვერც სიბრალულის გრძნობას! ჭეშმარიტი ტრაგედიის 

ეპიცენტრში, არსიტოტელეს დაბეჯითებული რწმენით, 

მოქცეულია „უდანაშაულოდ დამნაშავე“ ადამიანი, რომე-

ლიც ბედისწერის განჩინებით აღმოჩნდება გამოუვალად 



410 
 

უბედურ მდგომარეობაში და საკუთარი ქმედებით გამო-

იმუშავებს მკითხველის/მაყურებლის ძლიერ ემოციურ რე-

აქციას, გამოხატულს შიშისა და სიბრალულის ფორმით.  

ტრაგედიის გმირს იმთავითვე აქვს ბზარი (მართა-

ლია, მისი ნებისგან დამოუკიდებლად), რომელიც იწვევს, 

ერთი მხრივ, გმირის გაუბედურებას, მეორე მხრივ კი  

დამკვირვებლის (მკითხველის, მაყურებლის) სწორ რეაქ-

ციას: არა აღშფოთებას ან იმედგაცრუებას, არამედ  შიშსა 

და სიბრალულს, როგორც მართულ, ტრაგედიის ლოგიკურ 

ფორმასთან კოორდინირებულ ემოციურ-ეთიკურ ფორმას. 

 

 

2. ანტიკური ტრაგედიები. ამბები, სქემა, პერფორმანსი 

2.1. ბედისწერა და კონფლიქტი.   
 

ტრაგედიის არსის განსაზღვრისას, როგორც ზემოთ 

უკვე აღვნიშნეთ, არისტოტელე უდიდეს მნიშვნელობას 

ანიჭებს ავტორის შემოქმედებითი ბაძვის ნიჭს. რეალობა 

შეიძლება იყოს პირველსაფუძველი, მაგრამ ვერ იქნება 

ყველაფერი  წინააღმდეგ შემთხვევაში, ამბავი, მით უმეტეს 

ტრაგიკული, დაკარგავს მოულოდნელის, საკვირველისა და 

განსაცვიფრებელის ემოციურ მუხტს, სტრუქტურული 

ფორმა კი ვერ განზავდება ეთიკურ-ემოციურ ინტენციასთან. 

სწორედ მოულოდნელის, საკვირველისა და განსაც-

ვიფრებელის ეფექტით გამოწვეული ემოციური ფონის შექ-



411 
 

მნა შეადგენს არისტოტელესეული გამონაგონის, ანუ პო-

ეტის (მწერლის) შემოქმედებითი ფანტაზიის უმთავრეს 

ფუნქციას ტექსტში. შესაბამისად, ანტიკური ეპოქის დრა-

მატურგი სწორად უნდა ოპერირებდეს ტრაგედიის გან-

მსაზღვრელი როგორც ფაქტობრივი ელემენტით  ბედის-

წერით, ისე ემოციური ელემენტით  კონფლიქტით.  

ბერძნულ ტრაგედიებში წარმოდგენილი კონფლიქტე-

ბის მრავალფეროვანებისა და განსხვავებულობის მიუხე-

დავად, სავსებით შესაძლებელია საერთო მეტატექსტური 

მახასიათებლების დადგენა, რაც, თავის მხრივ, გარკვეული 

კლასიფიცირების საშუალებას იძლევა. კერძოდ, ანტიკური 

ტრაგედიისათვის ნიშანდობლივი კონფლიქტი:  

• არსობრივად საგანგებო და უკიდურესია, არ ექ-

ვემდებარება კომპრომისს ან შერიგებას;  

• ვითარდება დაგვიანებით, როდესაც ძირითადი კრი-

ზისი უკვე დამდგარია და მორიგების არავითარი საშუ-

ალება აღარ არსებობს;  

• არის არა თავისუფალი არჩევანი, არამედ  განვი-

თარებულ მოვლენათა ლოგიკური შედეგი, მიმართული 

საყოველთაო კატასტროფისაკენ;  

• მოიცავს გაცილებით მეტ სფეროს, ვიდრე ცალკეულ 

პერსონაჟთა შეურიგებელი პოზიციაა  ვრცელდება პრაქ-

ტიკულად მთელ ტექსტზე, ყოველ ქმედებასა და დეტალზე, 

რითაც სცდება პერსონალიების სივრცეს და იძენს მას-

შტაბურ, სიღრმისეულ ხასიათს.  



412 
 

კონფლიქტის განვითარება ანტიკურ ტრაგედიაში 

მჭიდროდ უკავშირდება ბედისწერის ელემენტს, ხოლო 

მათი რთული ურთიერთმიმართების შესაფასებლად დავი-

მოწმებთ პეტერ ბურიანის ძალზე საყურადღებო მოსაზ-

რებას: „ბედისწერა ყველგანმყოფია, თუნდაც იმ თვალსაზ-

რისით, რომ ამბავის დასასრული წინდაწინვეა ცნობილი, 

ფართო გაგებით, ნებისმიერ ჭრილში და მაყურებელმა 

იცის, როგორ განვითარდება მოვლენები, რომელთაც ბო-

ლომდე გაურბიან პერსონაჟები. ბედისწერა მოხაზავს ამ-

ბავის, როგორც მთელის შესაძლებელის ლიმიტებს, ვინა-

იდან ის მოქმედებს როგორც „უტყუარი კონტროლი“ მა-

ყურებლისათვის, რომელმაც იცის, რომ ტროას ომი ნამ-

დვილად მოხდა, რომ კლიტემნესტრამ ნამდვილად მოკლა 

აგამემნონი, როცა ის შინ დაბრუნდა და ა.შ. დრამატურგი, 

არსებითად, გათავისუფლებულია საჭიროებისაგან, შექმ-

ნას სიუჟეტური ინტრიგა, თუმცა, ნაცვლად ამისა, ვალ-

დებულია, ამუშაოს ბედისწერა თავის სასარგებლოდ, რო-

გორც დრამატული დაძაბულობის აგების იარაღი. მეტიც, 

ბედისწერის აღსრულება შეიძლება ჩაითვალოს მაყურე-

ბელთა როგორც მორალური, ისე ესთეტიკური დაკამყო-

ფილების პროცესის განუყრელ ნაწილად“ (ბურიანი 1997: 

182-183).   

ანტიკური თეატრის სულგანაბული მაყურებელი წი-

ნასწარ განსაზღვრული დასასრულისაკენ დრამატული გან-

ცდების გზით უნდა მისულიყო. რეპერტუარის მრავალ-



413 
 

ფეროვნებას, ამ შემთხვევაში, არც დიდი მნიშვნელობა 

ენიჭებოდა და არც მაინცდამაინც მოითხოვებოდა. ანტი-

კური თეატრის რეპერტუარი, თემატურად, მითების საკ-

მაოდ შეზღუდულ წრეს ეფუძნებოდა: თავად არისტო-

ტელეს თქმით, „რიგი ოჯახების“ ამბებს, დაკავშირებულს 

ტროასა და თებეს ლეგენდარულ ისტორიებთან (არის-

ტოტელე 1944: 27-28). მეტიც, ხშირად ზოგიერთ უძველეს 

თქმულებას ხელოვნურად არგებდნენ ხოლმე ტრაგედიის 

დადგენილ თემატურ და სტრუქტურულ სტანდარტს და ამ 

გზით რთავდნენ საერთო დრამატულ პროცესში. ანტიკური 

ტრაგედიის ამბები, იმავე პიტერ ბურიანის თვალსაზ-

რისით, შეიძლება რამდენიმე შინაარსობრივ მოდელად 

დაჯგუფდეს:  

• „დამსახურებული სასჯელის“ მოდელი, დაფუძნე-

ბული წარსულ დანაშაულზე, რომელმაც, ამასთანავე, შე-

იძლება მოიცვას კონფლიქტი ღმერთებსა და მოკვდავებს 

შორის, რომელშიც მოკვდავის მიერ ღვთიურის გამოწვევა 

მისი დესტრუქციით მთავრდება. მაგ.; ესქილეს „სპარსე-

ლები“, სოფოკლეს „აიაქსი“ და სხვ. 

• „შურისძიების“ მოდელი, რომლის ცენტრიც ასევე 

მოქცეულია დასჯა, წარსულში ჩადენილი დანაშაულის 

გამო, თუმცა შურისძიებას ახორციელებენ მოკვდავნი. მაგ.; 

ესქილეს „აგამემნონი“, ევრიპიდეს „ჰეკუბა“ და „მედეა“. 

• „მსხვერპლშეწირვის“ მოდელი, რომელიც ეფუძნება 

კრიზისის პირობებში, პერსონაჟისა და საზოგადოების სა-



414 
 

ჭიროებებსა და სურვილებს შორის აღმოცენებულ კონფ-

ლიქტს და წყდება საზოგადოების სასარგებლოდ, მსხვერ-

პლის ნებაყოფლობითი თავგანწირვით. მაგ. სოფოკლეს 

„ანტიგონე“, ევრიპიდეს „იფიგენია ავლისში“.  

• „ვედრების“ მოდელი, დაფუძნებული სამმაგ კონ-

ფრონტაციაზე, როდესაც მავედრებელი ან მავედრებელთა 

ჯგუფი, რომელსაც დევნის ულმობელი მტერი, ითხოვს 

მფარველობას მმართველისაგან და ისიც ვალდებულია, 

შეასრულოს თავისი მისია, თუნდაც ძალის გამოყენებით. 

მაგ.; ევრიპიდეს „ჰერაკლეს შვილები“. 

• „ხსნის“ მოდელი, რომელიც ეფუძნება პრინციპების 

მოულოდნელ გაერთიანებას საერთო მტრის დამარცხებისა 

და საკუთარი გადარჩენის მიზნით. მაგ.; ევრიპიდეს 

„ელენე“. 

• „დაბრუნება-ცნობის“ მოდელი, რომელიც ეფუძნება 

მთავარი პერსონაჟის მიერ მისი ჭეშმარიტი იდენტობის 

არცოდნას  პერსონაჟმა არ იცის თავისი ნამდვილი ვი-

ნაობა, მაგრამ ერთულესი შინაგანი და გარეგანი წინააღ-

მდეგობების დაძლევის შედეგად შეიცნობს მას. ხშირად 

ანტიკური ტრაგედია რამდენიმე მოდელის კომბინირება-

საც ახდენს (ბურიანი 1997: 187-189). მაგ.; ევრიპიდეს 

„ოიდიპოს მეფე“. 

თუკი გავიზიარებთ მკვლევრის მიერ შემოთავაზე-

ბულ კლასიფიკაციას, მივალთ დასკვნამდე, რომ ანტიკურ 

ეპოქაში შექმნილი ტრაგედიების რეცეფციისას მთავარია 



415 
 

არა ის, თუ რას მოგვითხრობს ტრაგიკოსი, არამედ ის, თუ 

როგორ მოგვითხრობს და როგორ ითრევს მაყურებელს 

წარმოდგენის პროცესში. შესაბამისად, მოქმედების განვი-

თარებას, რომელიც ემსახურება ამბავის შემდგომ გაშლას, 

მსვლელობა-განვითარებას, გადამწყვეტი მნიშვნელობა ენი-

ჭება ტრაგედიის ეთიკური მისიის შესრულებაში: „ყოველი 

ტრაგედიის ერთი ნაწილია გასკვნა (მოქმედების  ი. რ.), 

ხოლო მეორე ნაწილია გახსნა (მოქმედების  ი. რ.)... შესკ-

ვნას (იგულისხმება გასკვნა  ი.რ.) ვუწოდებ იმას, რაც 

დრამის დასაწყისიდან მოდის იმ უკიდურეს ნაწილამდე, 

საიდანაც ხდება გადასვლა ბედნიერებაში უბედურებიდან 

ან უბედურებაში ბედნიერებიდან. ხოლო გახსნას ვუწოდებ 

იმ ნაწილს, რომელიც ამ გადასვლის დასაწყისიდან გრძელ-

დება დასასრულამდე“ (არისტოტელე 1944: 37). „გასკვნი-

დან“ „გახსნამდე“ დრამატულ ეპიზოდთა მთელი ჯაჭვია 

გაბმული, რომელთა „შესაფერისობა“ (არსიტოტელესეული 

ტერმინი  ი.რ.) ასაბუთებს ტრაგედიის გმირის ეთიკურ 

ტრანსფორმაციას. არისტოტელეს აზრით, ტრაგედიის გმი-

რის ეთიკური ტრანსფორმაციის პარადიგმა სრულ შე-სა-

ბამისობაშია ამბავის, როგორც მოქმედებათა საერთო სის-

ტემის სტრუქტურულ პარადიგმასთან  წინააღმდეგ შემ-

თხვევაში, ტრაგიკული მითისქმნადობის პროცესი კარგავს 

სტრუქტურულ ორიენტირებს და დაუსაბუთებელ ქმედე-

ბათა ალოგიკურ ქაოსად იქცევა. სწორედ ამ არგუმენტით, 

არისტოტელემ, ავტორი შემოქმედებითად მოაზროვნე მე-



416 
 

დიუმად, ხოლო ტექსტი ემოციურად დასაბუთებულ ამ-

ბავად წარმოაჩინა.  

არისტოტელეს მოსაზრებები ეფუძნებოდა ექსპერი-

მენტულ დაკვირვებებს ტრაგედიების როგორც ტექსტუ-

ალურ, ისე  სასცენო გამოცდილებაზე. ტრაგედიის სცენა-

ზე წარმოადგენას უნდა გაემყარებინა, ერთი მხრივ,  ავ-

ტორის, ხოლო, მეორე მხრივ, მკითხველის ინტენცია. 

 

2.2. პერფორმანსი 
 

ტრაგედიების გადატანა თეატრალურ სცენაზე საკ-

ვანძო მოვლენა იყო კულტურის ისტორიაში. ავტორისა და 

ტექსტის გარდა, გაჩნდა უაღრესად მნიშვნელოვანი ტერ-

მინები  თეატრი, სცენა, მსახიობი, დამდგმელი, დამფი-

ნანსებელი და სხვ. პირველი ტრაგედიები ჩვ. წთ. აღ-მდე 

მე-6 საუკუნეში დაიწერა და საბერძნეთის სხვადასხვა ქა-

ლაქებში იქნა წარმოდგენილი, ბერძნული თეატრების სცე-

ნებზე. უძველესი ტრაგედიების ავტორებს, შესწევდათ ძა-

ლა, შეეღწიათ მკთხველის/მაყურებლის სულში და იქ 

ნამდვილი ქარბორბალა დაეტრიალებინათ, ამავდროს, არ 

დაევიწყებინათ ბერძენთა უმთვრესი ჟინი  შეჯიბრი  და 

ებრძოლათ პირველობისთვის. დიონისური შეჯიბრებე-

ბიდან ტრაგიკოსებმა მალევე გადაინაცვლეს ლიტერატუ-

რული შეჯიბრის ასპარეზზე: დიონისესადმი მიძღვნილი 

ფესტივალი, რომელსაც წინ უსწრებდა მსვლელობები, 



417 
 

მსხვერპლშეწირვები და სხვა მსგავსი ღონისძიებები, ტრა-

დიციულად, ტრაგედიების წარმოდგენით სრულდებოდა, 

სადაც, წესის თანახმად, ერთმანეთს სამი ავტორი ეჯიბ-

რებოდა. ისინი წარადგენდნენ სამ-სამ ტრაგედიასა და 

თითო სატირულ პიესას, რომლებიც ერთსა და იმავე დღეს 

თამაშდებობდა სცენაზე. მიუხედავად იმისა, რომ საბოლოო 

შედეგს წინასწარ შერჩეული კომისია აცხადებდა, მასზე 

გადამწყვეტ ზეგავლენას ახდენდა დამსწრე საზოგადოების 

რეაქცია: ტაში და აღტაცება, ანაც  აღშფოთება, სტვენა და 

მრისხანება, რასაც მაყურებელი პიესების ნახვისას  

გამოხატავდა. 

შეჯიბრი ათენური კულტურის განუყოფელ ნაწილს 

წარმოადგენდა. დრამატურგების, პოეტებისა თუ მუსიკო-

სების შეჯიბრებები, თავისი მნიშვნელობით, უტოლდე-

ბოდა ოლიმპიურ შეჯიბრებებს სპორტის სხვადასხვა სა-

ხეობებში. მაყურებელი ისეთივე გატაცებით ადევნებდა 

თვალს მწერლების შეჯიბრს, როგორც ათლეტების შერკი-

ნებას. ამ მოვლენებს შორის ბმის დაძებნა სულაც არ აღ-

მოჩნდა რთული სპეციალისტებისთვის: „ბერძნული ენა 

გამოხატავს შინაგან კავშირს,  მიუთითებს ჯ. უოლესი,  

რომელიც არსებობს ფიზიკურ შეჯიბრს, დადგმას/წარ-

მოდგენას და გაშინაგნებულ ტრაგიკულ გამოცდილებას 

შორის. ბერძნული სიტყვა agonia, თავისი თავდაპირველი 

მნიშვნელობით, ნიშნავს ვარჯიშს ან ჭიდაობას, მაშინ როცა 

agon ნიშნავდა ადგილს, სადაც ჭიდაობა უნდა გამართუ-



418 
 

ლიყო. ზმნა agonizesthai ნიშნავს შეჯიბრს ფიზიკურ თა-

მაშში ჯილდოს მისაღებად, მოგვიანებით კი ის აღნიშნავს 

შეჯიბრს სცენაზე ჯილდოს მისაღებად, ანაც  სცენაზე 

თამაშს. გამოხდება ხანი და იგივე სიტყვები უფრო აბს-

ტრაქტულ და გაშინაგნებულ მნიშვნელობას შეიძენს: თუ 

agon მეტაფორულად გამოხატავს  „ბრძოლას“, სიტყვისგან 

agonia განვითარდება  agony-ს ანუ სევდის თანამედროვე 

გაგება“... (უოლესი 2009: 11). 

სწორედ შეჯიბრის ჟინიდან გამომდინარე, ტრაგე-

დიების ავტორები დიდ ყურადღებას უთმობდნენ პიესის 

დადგმას. ნ. უ. ლოუ მიუთითებს, რომ ანტიკური ტრაგე-

დიის დადგმისას გასათვალისწინებული იყო რიგი აუცი-

ლებელი გარემოებებისა, მათ შორი, ის, რომ: ტრაგედია 

„შეზღუდულია“ მითით და, ამავდროს, გარდაუვალად 

უკავშირდება უძველეს დროსა და სივრცეში განვითარე-

ბულ ხდომილებებს; ტრაგედია მუდმივად ინარჩუნებს 

კავშირს ზებუნებრივთან და მაგიურთან, და, შესაბამისად,  

სიტყვაც მაღალ რეგისტრში ჟღერს, გაჯერებული ტრაგი-

კული პათოსით (ლოუ 2007: 24-26).  ამ და სხვა ასპექტების 

გათვალისწინებით, ტრაგედიის დადგმა მოითხოვდა გარკ-

ვეული კონცეპტუალური და ვიზუალური ჩარჩოების დაც-

ვას, რომელთა შორის უმთავრესი აუდიტორიასთან საჭი-

რო დისტანციის შენარჩუნება იყო: „ტრაგედია არასოდეს 

ღიად არ არღვევს ე.წ. „მეოთხე კედელს“, რომელიც სპექ-

ტაკლის სამყაროს მიჯნავს მაყურებელთა სამყაროსაგან,  



419 
 

წერს ჯ.უ. ლოუ,   ამასთან ყველაზე მიახლოვებული ენის 

გამოყენებაა ან ისეთი სიტუაციების შექმნა, რომელმაც შეიძ-

ლება აუდიტორია დააფიქროს თავის, როგორც მაყურებ-

ლის, როლზე პიესაში. მაგრამ ტრაგედიის არც ერთი პერ-

სონაჟი არასოდეს უშუალოდ არ აღიარებს მაყურებელს,  

არც კი მიანიშნებს იმაზე, რომ მაყურებელი უყურებს 

სპექტაკლს“ (ლოუ, 27). ამ თვალსაზრისით, ტრაგედიას ნამ-

დვილად დიდ სამსახურს უწევდა ტრაგიკული ნიღბები, 

რომლებიც მსახიობებს სახეზე ჰქონდათ აფარებული და 

რომელთა დანიშნულება ერთდროულად ესთეტიკურიც 

იყო და ნორმატიულიც. ნიღბებს შეეძლოთ გამოეხატათ 

როგორც ადამიანური სახეები, ისე  მითოლოგიური პერ-

სონაჟები. ყველა კატეგორიის პერსონაჟს, ისტორიულსა თუ 

მითოლოგიურს,  თავისი შესაბამისი ნიღაბი მოეძებნებოდა. 

საგულისხმოა ისიც, რომ ნიღბები არა მხოლოდ პიესის 

გამომსახველობითი და შინაარსობრივი პლანების ემსახუ-

რებოდა, არამედ  აკუსტიკასაც აძლიერებდა: ყველა ნი-

ღაბს ნახევრად გაღებული „ბაგე“ ჰქონდა, რომელსაც შიგ-

ნიდან ძვირფასი ლითონით აპირკეთებდნენ, რათა ხმას 

მეტი მჭექარება შეეძინა და მაყურებელთა დარბაზისაკენ 

მიმართულიყო .  

ტრაგედიის გათამაშებისას სცენაზე საოცარი სანა-

ხაობა იშლებოდა მაყურებლის თვალწინ: ქოროსი, მათი 

მუსიკალური ელემენტებით გაჯერებული პერფორმანსი, 

კოსტიუმებსა და ნიღბებში გამოწყობილი მსახიობები და 



420 
 

მათი სუნთქვისშემკვრელი დიალოგები, დარბაზისაკენ 

მომართული ტრაგიკული ენერგია, გაფორმებული სცენა...  

ბერძნული ტრაგედიის დაწერაში არაერთი ავტორი 

სცდიდა კალამს, თუმცა, ჩვენამდე მხოლოდ სამი ტრაგი-

კოსის   ესქილეს, სოფოკლეს, ევრიპიდეს  ნაღვაწმა მოაღ-

წია. მათი ტრაგედიები, რომლებიც ჯერ კიდევ მათსავე 

სიცოცხლეში ბერძნულ  სცენაზე იდგმებოდა, დიდი ხანია 

გასცდა დროისა და სივრცის ჩარჩოებს და ყველა დროისა 

და ყველა ქვეყნის კულტურის კუთვნილებად იქცა. მაყუ-

რებლისთვის/მკითხველისთვის თანაბრად ახლობელია 

აგონიაში მყოფი აგამემნონი თუ თვალებდათხრილი ოიდი-

პოსი, გააფთრებული ანტიგონე თუ შეშლილი კასანდრა...  
 

 

 

3. რა იყო შემდგომ? 
 

ძალზე დიდი აღმოჩნდა ბერძნული ტრაგედიების 

გავლენა ჟანრის განვითარების შემდგომ ისტორიაზე, სადაც 

პირველი ნიშნული უდავოდ რომაული ლიტერატურა, 

კერძოდ, რომაული ტრაგედიაა. უპირველესი მისია რო-

მაული ტრაგედიისა, რომლის აღმოცენებაც ჩვ. წთ. აღ.-ით 

მე-3 საუკუნით თარიღდება, რომაული კულტურული 

იდენტობის ფორმირებისათვის ხელშეწყობა იყო, სხვა 

დანარჩენი კი  ორიენტირება რომის სოციოპოლიტიკურ 

ცხოვრებაზე, სახელმწიფოებრივი პასუხისმგებლობის 



421 
 

ზრდის ხელშეწყობა და ა.შ.  ამ დიადი ამოცანის განუ-

ყოფელ ნაწილს წარმოადგენდა. რომაულ ტრაგედიებს 

ხშირად იხსენიებენ „საიმპერატორო ტრაგედიებად“, ვინა-

იდან მათში აქცენტირებული იყო ქვეყნისათვის აქტუალუ-

რი პოლიტიკური, სოციალური და ეთიკური საკითხები. 

„საიმპერატორო ტრაგედიების“ ფუძემდებლად სავსებით 

სამართლიანად მიიჩნევა სენეკა. ალესსანდრო სკიესარო 

აღნიშნავს: „სენეკასეული „ბოროტების თეატრი“  ყველაზე 

შესაფერისი საშუალებაა ადამიანის ფსიქიკის საშინელე-

ბების გამოსახატად და გასაანალიზებლად ნიჰილისტურ 

სამყაროში, რომელიც არ ტოვებს ადგილს ღვთაებრივის-

თვის ან თუნდაც იმედისთვის, რომ ბოროტი საქმეები 

დაისჯება“ (სკიესარო 2005: 277-278). სენეკას ტრაგედიები 

პოლიტიკურ ელფერს ატარებდა და ძალზე სანახაობრივი 

იყო: ეს გახლდათ მჭერმეტყველების თეატრი, რომელშიც 

პათოსს დიდი მნიშვნელობა ენიჭებოდა („მედეა“, „ფედრა“ 

„ოიდიპოსი“, „აგამემნონი“ და სხვ.). მიუხედავად იმისა, 

რომ სენეკას შემოქმედებას მჭიდრო კავშირი ჰქონდა ძველ-

ბერძნულ ლიტერატურულ ტრადიციებთან, ის არ იყო 

ბერძნული ტრაგდიების ლათინურ ენაზე „მთარგმნელი“, 

არამედ  დამოუკიდებელი შემოქმედი, რომელიც ამყა-

რებდა კლასიკური კულტურის ავტორეტეტს. 

კლასიკური ეპოქის დასასრული (რომის იმპერიის 

დაცემა, ჩვ. წთ. აღ.-ით 455 წ.) ტრაგედიის დიდების და-

სასრულსაც მოასწავებდა. ლიტერატურის ამ უაღრესად 



422 
 

საინტერესო და მნიშვნელოვანმა მოდელმა დიდი ხნით 

გადაინაცვლა ე.წ. პერიფერიულ პოზიციაზე. შუასუკუნე-

ების ესთეტიკა  არ აღმოჩნდა თავსებადი, ზოგადად, ან-

ტიკური ეპოქის ესეთეტიკასთან და, კონკრეტულად, ტრა-

გედიის ჟანრთან. „ადრეული შუა საუკუნეების პოეტიკა, 

გამომდინარე მისი კონცეპტუალური ამოცანიდან, რაც 

ქრისტიანული მსოფლმხედველობრივი პრინციპების და-

ნერგვა-ქადაგებაში და ბიბლიის ტექსტის ინტერპრეტაცი-

აში მდგომარეობს, უარს ამბობს შეთხზულ ფაბულაზე, რი-

თაც ემიჯნება შემოქმედებითად გარდასახული ამბავის, ანუ 

გამონაგონის ანტიკურ კონცეფციას... იმ ცნებებს შორის, 

რომელთა მიღებაც ეწინააღმდეგებოდა ქრისტიანული აზ-

როვნების პრინციპებს, აღმოჩნდა კლასიკური მიმესისი და 

მასთან ერთად  დრამა: დრამისათვის ნიშანდობლივი 

ემოციური უშუალობა და პირდაპირობა, აგრეთვე, მისწრა-

ფება სიამოვნების აღძვრისაკენ ვერ თავსდებოდა საეკლე-

სიო მამების მიერ დადგენილ ნორმებთან, რაც, პირველ 

ყოვლისა, გულისხმობდა ჟანრის არასაკმარისად შემეცნე-

ბით ღირებულებას“ (რატიანი 2011: 48). შესაბამისად, ტრა-

გედიის ჟანრი დიდი ხნით მიეცა დავიწყებას, ვიდრე მისი 

აღორძინება დიდმა ინგლისელმა, უილიამ შექსპირმა არ 

მოინდომა. 

უილიამ შექსპირის შემოქმედებით ახალი ერა იწყება 

ტრაგედიის ჟანრის ისტორიაში. ასეც იწოდება შექსპირის 



423 
 

მიერ შემოთავაზებული მოდელი ტრაგედიისა  „ახალი 

ტრაგედია“.   

შექსპირი კონცეპტუალური და სტრუქტურული ინო-

ვაციებით აღავსებს ტრაგედიას, ცვლილებები ნაკარნახევი 

კი იყო ავტორის თანამედროვე ეპოქის პოლიტიკური, სო-

ციალური და რელიგიური გამოწვევებით. შექსპირის თა-

ნამედროვე ინგლისი არც კონტექსტუალურად და არც მი-

ზანდასახულობით აღარ ჰგავდა კლასიკური ეპოქის სა-

ბერძნეთსა და ათენს და, თუ ტრაგედიის ჟანრს ლიტე-

რატურულ არენაზე დაბრუნება ეწერა, ის განახლებული 

სულისკვეთების მატარებელი უნდა ყოფილიყო; ძველი 

ნორმები და კანონები ვერ იქნებოდა რელევანტური სახე-

ცვლილ რეალობასთან. 

სიახლეების ჩამონათვალი, რომლითაც შექსპირმა 

გაამდიდრა ტრაგედიის ჟანრის ტრადიცია, სქემატურად ასე 

გამოიყურება: 

• ბედისწერის ფაქტორის მოტივური დამდაბლება. 

მაკიაველის ეპოქის მოქალაქისათვის, ცხადია, უკვე გაუგე-

ბარია, ე.წ. „ბრმა ბედისწერის“ გადამწყვეტი მნიშვნელობა. 

შექსპირს აქცენტი გადააქვს გმირების ხასიათებზე, მათ 

პიროვნულ მისწრაფებებსა და უნარებზე, რაც განაპირობებს 

კიდეც გმირის გადამწყვეტ არჩევანს ტექსტში („ჰამლე-ტი“, 

„მაკბეტი“, „ოტელო“). 

• „მეფეთა დაცემის“, როგორც წამყვანი თემის დამ-

კვიდრება. შექსპირი ეჭვქვეშ აყენებს „ძლიერთა ამა 



424 
 

ქვეყნისათა“  მეფეების  „ხელშეუხებელ იდენტობას“. 

დღის წესრიგიდან იხსნება მათი „ღვთურობის“ საკითხი, და 

თითოეული მათგანი განიხილება, როგორც სახელმწიფო 

ფიგურა, რომელსაც თანაბრად ხელეწიფება აღზევებაცა და 

დაცემაც. როგორც ერთი, ისე მეორე ქმედება ძალაუფლე-

ბისადმი მათივე დამოკიდებულებითაა განსაზღვრული 

(„მეფე ლირი“, „რიჩარდ მესამე“). 

• ნიჰილიზმისა და რელიგიური სკეპტიციზმის მო-

ტივის დამკვიდრება („ჰამლეტი“, „მაკბეტი“). 

• მონანიების, როგორც ადამიანის გადარჩენის მოტი-

ვის დამკვიდრება („მეფე ლირი“). 

• კომიკური ელემენტების შეტანა ტრაგედიაში. მსგავ-

სი სტრუქტურული ექსპერიმენტი, სრულიად დაუშვებე-

ლი და მიუღებელი ანტიკური ეპოქის ტრაგიკოსებისათ-

ვის, ძალზე მიმზიდველი აღმოჩნდება როგორც ავტორის, 

ისე  მკითხველი/მაყურებელი აუდიტორიისათვის. ის, რაც 

ანტიკურ ეპოქაში შეურაცხყოფს „მაღალ ჟანრს“  ტრაგე-

დიას, ახლა მის ერთ-ერთ მიმზიდველ სამკაულად იქცევა, 

თავშესაფრად, სადაც მცირედი სულისმოთქმა შეიძლება.  

• ენობრივი ქსოვილის გამარტივება. 

ტრაგედიის შექსპირისეული მოდელი ისეთივე მნიშ-

ვნელობას შეიძენს მსოფლიო კულტურისათვის, როგორც  

ბერძნული ტრაგედიები. მოგვიანებით, სწორედ შექსპირის 

„ახალი ტრაგედიისა“ და კლასიკური რომაული ტრაგედი-



425 
 

ის ნიადაგზე ამოიზრდება კლასიციზმის ეპოქის ფრანგუ-

ლი ტრაგედია.  

ნეოკლასიკური ფრანგული ტრაგედია ერთდრო-

ულად ორ მნიშვნელოვან კომპონენტს მოიცავდა: პოლი-

ტიკურ კონფრონტაციას პიროვნებასა და სახელმწიფოს 

შორის, და  ინტროვენტულ, თითქმის კლაუსტროფობი-

ულ ჩაკეტილობას საკუთარ თავში, აღნიშნულს იდენტო-

ბის ტრაგიკული ძიებით. პირველი კომპონენტით ის სე-

ნეკას საიმპერატორო ტრაგედიებს ჩამოჰგავდა, ხოლო 

მეორე კომპონენტით  შექსპირის ტრაგედიების დილემურ 

სიუჟეტებს. სწორედ ამ პათოსით გამოირჩევა პიერ კორ-

ნელისა და ჟაკ რასინის ტრაგედიები: „მედეა“, „ჰორაცი-

უსი“, „სიდი“ (ავტორი  პიერ კორნელი), „ალექსანდრე დი-

დი“, „ანდრომაქე“, „ფედრა“ (ავტორი  ჟაკ რასინი). 

პოსტკლასიცისტურ პერიოდში, ტრაგედიის ჟანრის 

შემდგომ ევოლუციაში დიდი წვლილი შეაქვთ მე-17 სა-

უკუნის ესპანელ დრამატურგებს (ლუის ვილეს დე გუევა-

რა, პედრო კალდერონ დე ლა ბარკა). პედრო კალდერონის 

პიესა „ცხოვრება სიზმარია“ სრულიად ახალი ნარატივის 

მაუწყებელი ტექსტია, რომელიც ტრაგიკულ სიუჟეტს სრუ-

ლიად სპეციფიკური ელემენტებით აგებს, როგორიცაა: 

გამჭოლი მხატვრული სახეები, ფსიქოლოგიური წიაღ-

სვლები, აბსტრაგირებული მსჯელობები. ავტორი იყენებს 

ასტროლოგიის სისტემას, აგრეთვე, სიტყვისა და მუსიკის 

ეფექტებს; პიესას ტვირთვს მისტიკური სივრცული მოდე-



426 
 

ლებით  ლაბირინთი, კოშკი, აკვანი, საფლავი, რომლებიც 

ავტორის სიღმისეულ ფილოსოფიურ ჭვრეტებს მიანიშ-

ნებს: კერძოდ, სიკვდილ/სიცოცხლის ტოპოსი ლაიტმო-

ტივად გასდევს მთელ პიესას. კალდერონისეული ხედვა 

ტრაგედიისა მთელი სიმძაფრით იქნება გააქტიურებული 

მე-20 საუკუნის აბსურდის დრამაში. 

ტრაგედიის განსხვავებულ მოდელებს გვთავაზობენ 

იოჰან ვოლფგანგ გოეთე და ფრიდრიჰ შილერი. მათი 

დრამები ხშირად მოიხსენიება როგორც „ვაიმარული კლა-

სიციზმი“-ს  ნიმუშები, თუმცა, ორივე ავტორი თამამად შე-

იძლება მივიჩნიოთ რომანტიზმის ესთეტიკის ფუძემდებ-

ლად. გეორგ შტაინერი, ნაშრომში „ტრაგედიის სიკვდილი“, 

საკმაოდ წინააღმდეგობრივ შეფასებას აძლევს ამ ორი 

გენიოსის მოღვაწეობას: „გოეთეს „ფაუსტი“ მხოლოდ და 

მხოლოდ ტრაგედიისაგან გადახვევის ბრწყინვალე ნიმუ-

შია, რაც მის ყველა ნაწარმოებში ვლინდება. გოეთეს სა-

კუთარი განაცხადები უშეცდომოა (მყარია  ი.რ.), მაგრამ 

ტრაგიკული განწყობა (პათოსი  ი.რ.) უარყოფდა მისი 

გენიის მთელ რიგ სახელმძღვანელო პრინციპებს“ (შტა-

ინერი 1961: 166). საპირისპიროდ ამისა, შილერი მას კლა-

სიკურ ტრაგიკოსად მიაჩნია: „დონ კარლოსი“, „ვალერ-

შტეინ ტოდი“, და, რასაკვირველია, „მარია სტიუარტი“ 

ტრაგედიის სამყაროს განეკუთვნება“ (შტაინერი 1961: 185), 

აღნიშნავს შტაინერი, და შილერს განიხილავს როგორც 

„ჭეშმარიტ ტრაგიკოსს“, რომელმაც შეძლო რომანტიზმი-



427 
 

სათვის ნიშანდობლივი მელოდრამატიზმის კრიზისის 

გარდასახვა ხასიათებისა და იდეალების ავთენტურ 

კონფლიქტში.  

მე-19 საუკუნე თავისი სპეციფიკით აღავსებს ტრა-

გედიის ჟანრს. კერძოდ, შეინიშნება ტრაგედიის ეპიცენ-

ტრის ტრანსფორმაცია: ყურადღების თანდათანობითი 

გადატანა „გმირიდან“ „მსხვერპლზე“. ამ კარდინალური 

ტრანსფორმაციის უდავო პიონერია ჰენრიკ იბსენი. იბსე-

ნის პერსონაჟები შეიცნობენ ტყუილით, თვალთმაქცობითა 

და სიყალბით აღსავე წინააღმდეგობრივ სამყაროს, რათა 

აღმოაჩინონ, რომ მიუხედავად მათი  წინააღმდეგობისა, 

ისინი, როგორც ადამიანები, ამ სამყაროს ნაწილს წარმო-

ადგენენ და, მემკვიდრეობით, თავადაც ატარებენ დეს-

ტრუქციულ კოდს. იბსენის ტრაგედიები „ლიბერალურ 

ტრაგედიებად“ მონათლეს, ვინაიდან ისინი ორიენტირე-

ბულია არა ტრადიციულ „ჰეროიკაზე“, არამედ  „ინდი-

ვიდუალურ განმანათავისუფლებელზე“, რომელიც ესწრაფ-

ვის საზოგადოებასთან/გარემოსთან კონფლიქტს იმ მიზ-

ნით, რომ შეიმეცნოს საკუთარი არსებობის ტრაგიზმი და 

შინაგან განცდად აქციოს იგი („თოჯინების სახლი“, „მოჩ-

ვენებები“). ამავე ეპოქის სხვა უდიდესი დრამატურგები  

ბერნარდ შოუ, ავგუსტ სტრინდბერგი, ანტონ ჩეხოვი  

წარმატებით ავითარებენ „ცოდვილი რეალობისა“ და მასში 

ადამიანის თვითიზოლირების ტრაგიკულ თემას. ჩეხოვის 

დრამებში („თოლია, „ძია ვანია“, „სამი და“,  „ალუბლის ბა-



428 
 

ღი“) აღსანიშნავია მწერლის სწრაფვა, გადააჯაჭვოს პირა-

დული საზოგადოებრივთან და  პირიქით: ადამიანი 

საზოგადოების წევრია, შესაბამისად, ადამიანის პირადი 

კრიზისი და დრამა საზოგადოებრივ მნიშვნელობას იძენს, 

ხოლო საზოგადოებრივი  პირადს. ჩეხოვმა ადამიანის არა 

სიკვდილი, არამედ ცხოვრება აქცია ტრაგედიად. 

არანაკლებ ფართოდ გაუღებს კარს ტრაგედიის ჟანრს 

მე-20 საუკუნის მწერლობა. ტრგედიას ისეთი ტალანტები 

შეეჭიდებიან, როგორებიც არიან: იუჯინ ო’ნილი, ედვარდ 

ელბი, ართურ მილერი. ტენესი უილიამსი; ტრაგედიის 

ალტერნატიულ ტრადიციად ჩამოყალიბდება „აბსურდის 

თეატრი“ (სემუელ ბეკეტი, ეჟენ იონესკო, გეორგ ადამოვი),  

სემუელ ბეკეტი კი „ტრაგედიის უარყოფის“ თეატრს 

შექმნის.  

და ეს ყველაფერი იმ პირველი „დანაშაულის“ გაგ-

რძელება იქნება, რომელიც ათასობით წლის წინათ, „ჩა-

იდინეს“ ძველმა ბერძნებმა, როდესაც ღმერთ დიონისოს 

პატივსაცემად გამართულ სანახაობრივ შეჯიბრებებში 

პირველად გადასცეს გამარჯვებულს საჩუქრად საუკეთესო 

თხა... 

 

 

  



429 
 

აპენდიქსი 
 

ტრაგედიის ჟანრის არსებობის ისტორიის მანძილზე, 

ავტორებთან ერთად, ამ ეკლიან გზას ლიტერატურის თე-

ორეტიკოსებიც მიუყვებოდნენ (ფილოსოფოსები, ფილო-

ლოგები, ფსიქოლოგები, ანთროპოლოგები და სხვ.). პლა-

ტონისა და არისტოტელეს  ანტიკური ეპოქის ამ ორი 

ტიტანის დალოგში თანდათანობით ჩაერთვებიან ლესინ-

გი, ჰეგელი, შოპენჰაუერი, კირკეგორი, ნიცშე, კამიუ, შტა-

ინერი, ბენიამინი, ჟირარი და სხვა გენიალური მოაზროვ-

ნეები, რომლებიც საკუთარი ფილოსოფიური და თეორი-

ული პლატფორმიდან განსაზღვრავენ ტრაგედიის არსს, 

შეიტანენ ცვლილებებსა და დაზუსტებებს, გამოკვეთენ 

ახალ მიდგომებსა და მიმართულებებს.  

ლესინგი შექმნის „თანაგრძნობის თეატრს“, ჰეგელი 

კი  „ორი სიმართლის თეორიას“, ნიცშე იქადაგებს 

ტრაგედიის დაბადებას მუსიკის სულიდან, ხოლო შტა-

ინერი მას გარდაცვლილ ჟანრად გამოაცხადებს, კამიუ წა-

იკითხავს სიზიფეს მითს და ცხოვრების ტრაგიკული აბ-

სურდულობის იდეამდე მივა, რენე ჟერარი კი აბრაამისა და 

ისააკის ბიბლიური მითიდან მსხვერპლისა და მსხვერპლ-

შეწირვის თეორიას გამოძერწავს... მაგრამ, მთავარი ამ 

პროცესში იქნება არა შეფასებათა რაოდენობრივი ზრდა, 

არამედ  აზრთა სხვადასხვაობა თავისთავად, დიალოგი, 

გნებავთ, შეჯიბრი, რომელიც, ეპოქათა ჭრილში, ასმაგად 

გაზრდის და გააფართოებს ინტერესს ტრაგედიის უძვე-

ლესი ჟანრისადმი.  



430 
 

 

ბიბლიოგრაფია: 

 

არისტოტელე 1944: არისტოტელე, პოეტიკა. წინასიტყვაობა, თარგმანი 

და კომენტარები პროფ. სერგი დანელიასი. თბილისი: 1944. 

არისტოტელე 1976: არისტოტელე, პოეტიკა. თარგმანი ბაჩანა ბრეგ-

ვაძისა. ჟურნ. საბჭოთა ხელოვნება, გვ. 76-93. 

ბურიანი 1997: Burian, P. Myth into Mythos: the Shaping of Tragic Plot. In: 

The Cambridge Companion to Greek Tragedy (ed. By P. E. Easterling). 

Cambridge University   Press, 1997. 

გრიინბლატი  1997: The Norton Shakespeare. Ed. by Stephen Greenblatt. 

W.W. Norton &Company Inc. 1997. 

გრიინბლატი 2005: Greenblatt, S. Renaissance Self-Fashioning. From More 

to Shakespeare. In: The University of Chicago Press, 2005. 

დოიაშვილი 2010: დოიაშვილი თ. „სიბრძნე სიცრუისა“ და  და „სიბრძნე 

სიცრუისა“ . ჟ. სჯანი,  11. თბილისი: 2010. 

კიკნაძე 2008: კიკნაძე ზ. ქართული ფოლკლორი. თბილისი: 2008. 

ლოუ 2007: Lowe N. Y. Comedy. Cambridge: Cambridge University Press, 

2007.  

პლატონი 2003: პლატონი, სახელმწიფო. ძველი ბერძნულიდან თარგმნა 

ბაჩანა ბრეგვაძემ.  თბილისი: 2003. 

რატიანი 2011: რატიანი ი. ფაბულა და სიუჟეტი. Pro et Contra. 

თბილისი: ლიტერატურის ინსტიტუტის გამომცემლობა, 2011. 

რატიანი 2019: რატიანი ი. იაპონური დღურები. თბილისი:  „ინტე-

ლექტი“, 2019. 

სკიესარო 2005: Schiesaro, A. Roman Tragedy. In: A Cambridge Companion 

to Tragedy. Ed. By Rebecca Bushnell. Blackwell Publishing Ltd., 2005. 

უოლესი 2009: Wallace, J. The Cambridge Introduction to Tragedy. 

Cambridge University Press, 2009. 

შტაინერი 1961: Steiner, G. The Death of Tragedy. Faber and Faber, 24 

RussellWquare, London: 1961. 

შტალი 1975: Шталь И. В. Гомеровский эпос. М., „Высшая школа“, 1975. 

ცანავა 2009: ცანავა რ., მეტაფორა. თბილისი: 2009; 

ხარბედია 2008: ხარბედია მ. ნარატოლოგია. წიგნში: ლიტერატურის 

თეორია. XX საუკუნის  ძირითადი მეთოდოლოგიური კონცეფციები და 

მიმდინარეობები. თბილისი: 2008. 

 

 

  



431 
 

ირმა რატიანი 

 

ჟან ბატისტ მოლიერი   

კომედიის მეტრი. 

გზა – ანტიკური კომედიიდან ქართული კომედიის  

ფორმირებამდე 

 
 

1. კლასიციზმის ნორმატიული პოეტიკა და ავტორის 

თვითმყოფადობა 
 

ჟან ბატისტ მოლიერის შემოქმედება ფრანგული კლა-

სიციზმის წიაღში ჩამოყალიბდა, ფრანგული და, შესაბა-

მისად, ევროპული კლასიციზმის ძირითადი ტენდენციები 

კი ბევრად განსაზღვრა ნიკოლა ბუალოს ტრაქტატმა „L‘art 

poetique“, რომელშიც ფრანგი კლასიცისტის მიერ სრული-

ად ცხადად და გარკვევით იქნა ჩამოყალიბებული ლიტე-

რატურის ნორმატიული თეორია. ბუალო დაუბრუნდა 

პოეტიკის კლასიკურ კონცეფციას (კერძოდ, არისტოტელეს 

„პოეტიკა“-ს) და პრინციპულად დასვა კლასიკური პოეტი-

კის პრინციპების აღორძინების საკითხი. ფრანგული კლასი-

ციზმის უმთავრეს მახასიათებლებად, ბუალოს მიერ, განი-

საზღვრა მიბაძვა კლასიკური პერიოდის ლიტერატურული 

კანონებისადმი და უკიდურესი რაციონალიზმი  ლოგი-

კურის, კეთილგონივრულისა და დიდაქტიკურის პრიმატი. 

ამასთან, უკიდურესად შეიზღუდა ლიტერატურის მიბაძვის 

ობიექტი, ე.წ. ასახვის არეალი: „მიბაძეთ სასახლეს და 



432 
 

შეისწავლეთ ქალაქი“, – აცხადებდა ბუალო, ანუ, ლიტე-

რატურული ინტერესის უმთავრეს ობიექტებად იქცა, ერთი 

მხრივ, მეფე თავისი სასახლითა და არისტოკრატიით, 

ხოლო, მეორე მხრივ  ქალაქი და ბურჟუაზია. პოეტიკური 

შეზღუდვის კვალდაკვალ, განხორციელდა სალიტერატუ-

რო ენის დიფერენციაციაც: ენა დაიყო „მაღალი“ და „და-

ბალი“ სტილის ენებად, სადაც თითოეულს თავისი ჟან-

რული შესაბამისობა ჰქონდა („მაღალი“ და „დაბალი“ ჟან-

რები) და თავისი მკითხველი (საზოგადოების „მაღალი“ და 

„დაბალი“ ფენები) გააჩნდა. დაბოლოს, „სამთა ერთიანობის“ 

პრინციპმა მკაცრ ქრონოტოპულ (დრო-სივრცულ) ჩარჩოში 

მოაქცია ლიტერატურა: ადგილის, დროისა და მოქმედების 

ერთიანობის კანონი მნიშვნელოვნად ამცირებდა პოეტური 

ფანტაზიის განვრცობის მასშტაბს. ამ პოეტიკური კანონე-

ბის შედეგად, ლიტერატურამ მიიღო დიდაქტიკური, ცხად-

ლივ ლოგიკური, რაციონალური ხასიათი, ხოლო სალიტე-

რატურო ჟანრები მკვეთრად გაიმიჯნა ერთმანეთისგან 

სტატუსის, ენობრივი მოდელისა და მკითხველის ნიშნით. 

სამართლიანად შენიშნავდა გ. ლომიძე: „კლასიციზმის თე-

ორია, უპირველესად ყოვლისა, ემყარება ჟანრების აბსუ-

ლუტური სხვაობის (ურთიერთისაგან გამიჯვნის) გაგებას. 

იგი რეალური სინამდვილის რთული და მრავალფეროვანი 

მოვლენების წარმოსახვას მოითხოვს არა მთლიანობაში, 

არამედ ერთმანეთისაგან გათიშულად“ (ლომიძე 1969: 14).  



433 
 

მაგრამ, მიუხედავად კლასიციზმის პრაგმატული და 

ხისტი ლიტერატურული რეგულაციებისა, რომლებიც ესა-

დაგებოდა აბსოლუტიზმის ეპოქის მსოფლმხედველობას 

და ამართლებდა ევროპელი მონარქების მოლოდინს, დოქ-

ტრინის გაფორმებისთანავე, მის წიაღში შეიმჩნეოდა კონ-

ცეპტუალური და სტილისტური გადახვევები, განპირო-

ბებული ცალკეული ავტორების სითამამითა და შემოქ-

მედებითი პრინციპულობით. მართალია, კლასიციზმი ღი-

ად ქადაგებდა ერთგულებას ანტიკური კანონებისადმი, 

უპირატესობას ანიჭებდა ლოგიკურისა და ზნეობრივის, 

„ბუნებრივისა“ და „კეთილგონივრულის“ პრიმატს, ამკვიდ-

რებდა „სამთა ერთიანობის“ კანონს, და ახდენდა ჟანრებისა 

და სალიტერატურო ენის დიფერენცირებას, მაგრამ, ის 

თავის თავშივე მოიცავდა წინააღმდეგობრივ პროცესებს: 

კერძოდ, ნეოკლასიციზმის, როგორც ხელოვნურად კონს-

ტრუირებული პოეტიკური სისტემის და კანონის მოქმე-

დების არეალი ერთდროულად საყოველთაოც იყო და ინ-

დივიდუალურიც – ის მოუწოდებდა ავტორებს, ეწერათ 

დადგენილი პოეტიკური კანონების ფარგლებში რასაც ავ-

ტორები, ერთი მხრივ, მისდევდნენ, ხოლო, მეორე მხრივ, 

საკუთარი შემოქმედებითი ინდივიდუალობისა და ტალან-

ტის წყალობით, უკუ-ზეგავლენას ახდენდენ მათზე. 

გენიალური ავტორები არიან და უნდა იყონ მეამბო-

ხენი – ეს ცნობილი თეზაა, რომელსაც დრო და ისტორია 

ადასტურებს. კლასიციზმის ეპოქის გენიოსებიც, თუმცაღა 



434 
 

იზიარებდნენ მათი თეორეტიკოსების მიერ გამომუშავე-

ბულ ნორმათა სისტემას, ვერაფრით თავსდებოდნენ დად-

გენილ საზღვრებში: ემოციებისა და აზროვნების დი-

აპაზონი, რომელიც „დიადი ტექსტების“ წერას ესაჭირო-

ებოდა, საშუალებას არ აძლევდა კორნელს, რასინს, მო-

ლიერს ან ლა ფონტენს დაუფიქრებლად მიეღოთ გაბა-

ტონებული წესები – შემოქმედებითი პროცესი სრულად 

ავსებდა დადგენილ პოეტიკურ ნორმებსა და წარმოსახვის 

თავისუფლებას შორის დარჩენილ ნაპრალებს. შემოქმედე-

ბითი პროცესის „თვითნებობა“ კლასიციზმის თეორეტიკო-

სების მიერ დაშვებული იმ შეცდომების შედეგი იყო, რომ-

ლებზეც სამართლიანად მიუთითებს ა. ფოულერი: „პირ-

ველ ყოვლისა, მათ მკაცრად ჰქონდათ განსაზღვრული ჟან-

რის წესები. ახალი ტიპის ტექსტები ან იძულებით ემორ-

ჩილებოდნენ ძველ წესებს, ანაც წარმოადგენდნენ მათ ღირ-

სეულ დამატებებს, მცირე გადახვევებს არსებულ კრიტე-

რიუმებიდან. მეორე დიდი შეცდომა ჟანრის ნეოკლასიკური 

თეორიისა გახლდათ ჟანრის ვიწრო და ლოკალური გაგების 

გენერალიზაცია. ანტიკურ ეპოქაში ჩამოყალიბებული ჟან-

რული ფორმები ხელოვნურად ასიმილირდებოდა კლასი-

ციზმის ეპოქისათვის ნიშანდობლივ ჟანრებთან. ეს კარგი 

იყო ჟანრის კლასიკური ფორმების აღორძინებისათვის, 

მაგრამ დამანგრეველი ახალი ჟანრული ფორმების განვი-

თარებისთვის“ (ფოულერი 1982: 27-28). კლასიციზმის სწო-

რედ ამ ნაკლოვანებებს ასწორებდნენ გენიალური ავტო-



435 
 

რები, რომლებიც, ერთი მხრივ, ემხრობოდნენ ახალ კანო-

ნებს, მეორე მხრივ კი, საკუთარი შემოქმედებითი ინდი-

ვიდუალობის წყალობით, აკეთილშობილებდნენ მათ. აღ-

ნიშნული გარემოება შეიძლება მივიჩნიოთ კლასიციზმის 

ყველაზე ძლიერ მხარედ: განმანათლებლობა ვერ ანგრევს 

(თუმცაღა არყევს) კლასიციზმის თეორიულ სტაბილურო-

ბას, ვინაიდან ის რიშელიესა და რეფორმატორული ეკლე-

სიის ავტორიტარიზმის ნაწილია, მაგრამ ვერც მის მხატ-

ვრულ ღირებულებას ანგრევს, რადგან ეს უკანასკნელი აღ-

სავსეა მეამბოხე გენიოსთა შემოქმედებით. მათი კალმის 

წყალობით, ანტიკური ეპოქიდან „გადმობარგებული“ ლი-

ტერატურული ჟანრები – ტრაგედია, ოდა, იგავ-არაკი, კო-

მედია – ახალ სიცოცხლეს იძენს. კორნელისა და რასინის 

დრამატურგია ახალი თემებითა და ემოციებით აღავსებს 

ტრაგედიის ჟანრს: წინა პლანზე გამოდის პიროვნული და 

მოქალაქეობრივი ვალდებულებების შეჯახება, მაკიავე-

ლური სულისკვეთების გამოხატვა, ადამიანური ემოცი-

ებისა და ლტოლვების დემონსტრირება (სიყვარული, ეჭ-

ვიანობა, სექსუალური ლტოლვა), ანარქიის მოლოდინი 

გამყარებული დისციპლინის ჩარჩოებში; ლა ფონტენის 

ალეგორიულ და სიმბოლიკით დატვირთულ იგავ-არაკებ-

ში უკიდურესი დაძაბულობა შეიგრძნობა სოციალურ ფა-

სადსა და რეალურ მდგომარეობას შორის, მოლიერის 

ნიღბებს მიღმა კი ვნებები ბობოქრობს: ნიღაბს ამოფარე-

ბული მწერალი არნახულ თავისუფლებას გრძნობს – 



436 
 

ვიზუალური ეფექტების გამოყენებით, მორგებულად მოძ-

რაობს რეალურსა და გამონაგონს შორის, ამწვავებს მათ 

მხატვრულ დაპირისპირებას, შრეობრივად ანაწილებს და 

ართულებს ხასიათებს, აღწევს გონივრულისა და ინსტინ-

ქტურის უკიდურეს ანტაგონიზმს, მოულოდნელად ცო-

ცხალს, ენერგიულს, ორდინარულსა და, ხშირად, ფამილა-

რულს ხდის მხატვრულ მეტყველებას. 

ზემოთქმულიდან გამომდინარე, ვფიქრობთ, სამარ-

თლიანი იქნება იმის აღნიშვნა, რომ ევროპული კლასიციზ-

მის წიაღში შექმნილ ღირებულ (ე.წ. „დიად“) ტექსტებში 

„გონება“ უფრო  ინსტრუმენტია,  ვიდრე საფუძველი, უფ-

რო რაციონალიზაციაა, ვიდრე რაციონალიზმი. რენე ბრეის 

აზრით, თუნდაც ცალკეული მწერლების შემოქმედებითი 

ინოვაციები ადასტურებს, რომ კლასიციზმის კანონები სუ-

ლაც არ იყო ისეთი სრულყოფილი, როგორადაც მოჩანდა: 

თეორია ხშირად ფურცელზე რჩებოდა, პრაქტიკული საქ-

მიანობა კი სხვა გეზით მიემართებოდა – ავტორებს მეტი 

აქცენტების დასმა შეეძლოთ ცალკეულ პრობლემებზე, 

ვიდრე წინასწარ შემუშავებულ მორალურ დევიზებსა და 

კანონებს. ამის ერთ-ერთი მიზეზი უნდა ყოფილიყო საფ-

რანგეთის სოციალური სიჭრელე, ვინაიდან მწერლობა ყვე-

ლა დროში ვალდებულია რეაგირება მოახდინოს სოცი-

ალურ გამოწვევებზე: „წესები უფრო ხშირად ერგებოდა თა-

ნამედროვე მაყურებლის (მკითხველის – ი.რ.) გემოვნებას, 



437 
 

ვიდრე წინასწარ შემუშავებულ ზნეობრივ და რაციონა-

ლურ ნორმებს“ (ბრეი 1974: 13).  

ჟან ბატისტ მოლიერის კომედიები ამის ნათელი და-

დასტურება იყო. 

 

2. მოლიერის კომედიები – ახალი სტილი 

დრამატურგიაში.  

ანტიკური ნიღბებიდან მოლიერის ნიღბებამდე. 
 

გადმოცემის თანახმად, მოლიერი, რომელიც, თავდა-

პირველად, ტრაგედიებს წერდა, მალევე გადაერთო კომე-

დიების წერაზე, სიტყვებით: „მე გაცილებით უფრო ნიჭი-

ერი ვარ, ვიდრე ტრაგედიების მწერლები არიანო“. მაინც 

რატომ შეიძლებოდა, რომ მოლიერს კომედია მიეჩნია უფ-

რო რთულ ჟანრად, ვიდრე ტრაგედია? 

„კომედია“ მომდინარეობს ბერძნული სიტყვიდან 

komoidia, და აღნიშნავს სცენაზე „გათამაშებულ იუმორს“. 

საგულისხმოა, რომ იუმორის თითქმის ყველა გამოვლინე-

ბა, რომელსაც ანტიკურ ეპოქაში კომედიასთან აკავშირებ-

დნენ, დღესაც აქტუალურია და გაბნეულია „გათამაშებული 

იუმორის“ სხვადასხვა ფორმატში: თეატრი, კინო, ტელევი-

ზია, რადიო, სტენდ აფი და სხვ. კომედიის, როგორც ჟანრის 

ფორმირება ჩვ. წთ.აღ.-მდე მე-5 საუკუნეში მოხდა და მისი 

პირველი ნიმუშები დიონისოს ფესტივალზე იქნა წარ-

მოდგენილი. კომედიამ თანდათანობით დაიწყო ბერძნუ-



438 
 

ლი თეატრის რესურსის ათვისება და სულ მალე, ტრაგე-

დიის მხარდამხარ, არნახულ პოპულარობას მიაღწია. კო-

მედია იმთავითვე განსხვავდა ტრაგედიისაგან, მიუხედა-

ვად იმისა, რომ ტრაგედიაცა და კომედიაც ერთსა და იმავე 

ელემენტებს იყენებდნენ პერფორმანსისთვის (ქორუსი, ნიღ-

ბები, კოსტიუმები, მუსიკა და ა.შ.). უპირველესი განმას-

ხვავებელი, ცხადია, იყო ნარატიული ნაწილი, ვინაიდან, 

ტრაგედიისგან განსხვავებით, კომედია ორიენტირებული 

იყო რეალურ კონტექსტზე, სეკულარულ გარემოზე, მაყუ-

რებელთან არაფორმალურ ურთიერთობასა და ფამილა-

რულ მეტყველებაზე, და ყოველთვის მთავრდებოდა კარ-

გად („ბედნიერი ფინალი“). კომედია ნაკლებად კონსერ-

ვატორული ჟანრი იყო, ნაკლებად ტრადიციული  მის 

მიზანს წარმოადგენდა სიცილის აღძვრა საზოგადოებაში, 

ნებისმიერ ფასად. გარდა ამისა, კომედია იყენებდა რაოდე-

ნობრივად უფრო მრავალრიცხოვან ქორუსს, მეტ ნიღბებსა 

და კოსტიუმებს. კომედიის სირთულე იმთავითვე მდგომ-

არეობდა ჟანრის ესთეტიკურ ამოცანაში, აეყვანა ჩვეულებ-

რივი, ხშირად უკბილოც კი, ხუმრობები, უფრო კომპ-

ლექსური, მასშტაბური, მიზანმიმართული და დახვეწილი 

იუმორის სიმაღლეზე („ყველა ტექსტი ხომ მიმართულია 

იქით, რომ გაგვაცინოს ან მოგვხიბლოს მაინც“ (უეითსი 

2009: 8). სამწუხაროდ, ანტიკური ეპოქის კომედიური ჟან-

რის ტექსტების დიდი ნაწილი დაკარგულია, ისევე როგორც 

არისტოტელეს ნაშრომი კომედიაზე, თუმცა, შემორჩენილი 



439 
 

მასალები საშუალებას გვაძლევს განვჭვრიტოთ ჟანრის 

სირთულე  მოახდინოს რთული რეალობის რეცეფცია 

სიცილის მეშვეობით. კომედიამ განვითარების რთული და 

გრძელი გზა განვლო. მან დაძლია დიადი ბერძნული 

პერიოდი („ძველი კომედია“  არისტოფანე, „ახალი კომე-

დია“  მენანდერი), რომაული პერიოდი, ხაზგასმული 

თავისუფლებით გამსჭვალული რენესანსის პერიოდი და 

მნიშვნელოვანი აღმავლობა განიცადა კლასიციზმის პერი-

ოდში, სწორედ ჟან ბატისტ მოლიერის სახით. 

ჟან ბატისტ მოლიერმა, თავისი შემოქმედებით, გარ-

დატეხა შეიტანა ევროპული და მსოფლიო კომედიოგრა-

ფიის ისტორიაში. ამ რევოლუციურ გარდაქმნებს, შესაძ-

ლოა, ისიც განაპირობებდა, რომ მოლიერი მხოლოდ ავ-

ტორი არ იყო, არამედ  მსახიობიც; პიესებს იმიტომ არ 

წერდა, რომ სხვებს წაეკითხათ, არამედ უფრო იმიტომ, რომ 

თავად ეთამაშა სცენაზე. მსახიობის ბუნებრივი ნიჭი მის 

გარდასახვის უნარსა და ჟესტიკულაციის ეფექტურობაში 

ვლინდებოდა, როგორც ავტორი კი დიდ პატივს სცემდა 

ფარსებს და პიესებსაც ფარსის ქარგაზე აგებდა. ნიღბის 

მორგების იდეაც სწორედ აქედან მომდინარეობს. ნიღაბი, 

ცხადია, მოლიერს არ მოუგონია, მისი გამოყენების ტრა-

დიცია ჯერ კიდევ ანტიკურ ეპოქაში ჩამოყალიბდა.  

„საგულისხმოა, რომ, როგორც ბერძნულ, ისე რომა-

ულ სამყაროში სიტყვა „ნიღაბი“ შეესატყვისება სიტყვას 

„პერსონაჟი“ და „დრამატული პერსონაჟი“, სიტყვასიტყვით 



440 
 

ნიშნავს: „წარმოდგენას ესაჭიროება ნიღაბი“. „მოხუცებულ 

ბიძიას ერთი სახის ნიღაბი აქვს, შედარებით ახალგაზრდას 

 მეორე, ჯიუტს, მლიქვნელს, მკვეხარა ჯარისკაცს, მოკ-

რძალებულ ჯარისკაცს  ყველას ისეთი ნიღაბი აქვს, რომ 

მაყურებელმა ამოიცნოს თითოეული მათგანი, მიუხედა-

ვად იმისა, თუ რა ჰქვიათ სახელად და რა თავგადასავ-

ლებში ეხვევიან“ (მიურეი 1929: 22). ანტიკურ ეპოქაში ნი-

ღაბი კომედიის აუცილებელ ატრიბუტს წარმოადგენდა. 

„როდესაც სპექტაკლი იდგმებოდა, მსახიობებს მუშაობა 

სწორედ ნიღბების მორგებით უნდა დაეწყოთ: მათ უნდა 

მოერგოთ შესაბამისი ნიღაბი, ჩაეხედათ სარკეში და და-

ეხვეწათ იმპროვიზირებული ჟესტიკულაცია. მოგვიანებით 

ცხადი გახდა, რომ ნიღაბი იმთავითვე არაჩეულებრივ ფსი-

ქოლოგიურ ძალას ფლობდა. და, როგორი განსხვავებულ-

ნიც არ უნდა ყოფილიყვნენ მსახიობები  ასაკით, ფიზი-

კური მონაცემებითა თუ სოციალური წარმომავლობით, მო-

ირგებდნენ თუ არა ერთსა და იმავე ნიღაბს, ერთსა და იმავე 

ხმას გამოსცემდნენ, ერთი და იგივე ჟესტებითა და რიტმით 

მუშაობდნენ, შესაბამისად, იქმნებოდა შთაბეჭდილება, რომ 

ნიღბის უკან მსახიობების შენაცვლება მხოლოდ და 

მხოლოდ უმნიშვნელო ვარიაცია იყო“ (https://www.brown. 

edu/Departments/Joukowsky_Institute/courses/13things/7418.html) 

მოლიერი კარგად ითავისებს ჯერ კიდევ ანტიკურ 

ეპოქაში დამკვიდრებულ ფუნქციას ნიღბისა და ახალი 

დროების პრიზმაში ორმაგ დატვირთვას აძლევს მას: ერთი 

https://www.brown/


441 
 

მხრივ, არსებული ანონიმურობის ფარგლებში, ნიღაბი 

ათავისუფლებს მსახიობს და „უშიშრად“ მოქმედების სა-

შუალებას აძლევს მას, მეორე მხრივ კი, შინაგანად მყარს 

ხდის ხასიათს – პერსონაჟი არ ექვემდებარება ძირეულ 

გარდაქმნებს, არამედ ინარჩუნებს თავის „სახეს“ პიესის 

ბოლომდე. 

თუმცაღა... მოლიერი არ არის პრიმიტიული დრამა-

ტურგი: ნიღაბი მნიშვნელოვანია მოლიერისთვის, მაგრამ 

უფრო მნიშვნელოვანი ისაა, რაც ნიღბის უკან იმალება. 

ცნობილია, რომ, წარმოდგენის მიმდინარეობის პროცესში, 

მოლიერი, არცთუ იშვიათად, იცლიდა ნიღაბს და თავისი 

ნამდვილი სახითა და სახელით რჩებოდა სცენაზე. მოლი-

ერი ცდილობდა გაერღვია ნიღბის პირობითობა და უშუ-

ალო კონტაქტში აღმოჩენილიყო მაყურებელთან. ეს მოლი-

ერისეული რეალიზმის ფაქტობრივი გამოვლინება გახლდათ. 

რეალიზმზე მისი ორიენტირებით შეიძლება აიხსნას 

მოლიერის ნიღბების მრავალფეროვნებაც: ის ილტვოდა 

ნიღაბთა იმგვარი სიმრავლისკენ, რომელიც საბოლოოდ 

ნიღბის ჩამოხსნას იწვევდა! განა სარკე ამ ნიღბებზე უკეთ 

აირეკლავს მის თანამედროვე ფრანგულ საზოგადოებას? 

განა ყველა საზოგადოება ნიღბით არ ცხოვრობს, რათა და-

ფაროს ბუნებრივი იმპულსები? განა ვინმე არის გულ-

წრფელი?.. მისი ნიღბები  გამყარებული და მორგებულიც 

კი  ხასიათის გასაღებს წარმოადგენდა, როგორც ცოცხალი 

ორგანიზმის სიმბოლო და არა როგორც კლიშე. 



442 
 

მოლიერმა ახალი სუნთქვა მისცა ნიღაბს და აქცია ის 

თავისი კომედიების მთავარ იარაღად. როგორ? მოლიერი-

სეული კომედიის საწყის წერტილსა და მთავარ მოულოდ-

ნელობას რეალურისა და გამოგონილის შეპირისპირება 

წარმოადგენდა. 

საგულისხმოა, რომ კლასიკური ეპოქის უპირველესი 

კომედიანტი-დრამატურგი არისტოფანე (ჩვ. წთ. აღ.-მდე V 

საუკუნე) არასდროს სცილდებოდა რეალობას, რასაც ადას-

ტურებს მისი თერთმეტივე შემორჩენილი პიესა. არისტო-

ფანეს პიესების მოქმედება ვითარდება „აქ“ და „ახლა“ სივ-

რცეში. „მაშინაც კი, როცა საქმე გვაქვს მითოლოგიურ პერ-

სონაჟებთან,  წერს ნ. ლოუ,  მოქმედება აწმყოში ვითარ-

დება და ამბავიც მუდამ სიახლით სუნთქავს“ (ლოუ 2007: 

24). შესაბამისად, არისტოფანეს პიესები, მიუხედავად იმი-

სა, თუ სად ვითარდება მოქმედება  მითოლოგიურ წარ-

სულში, თანამედროვე ათენის ქუჩებში თუ ორივეგან ერთ-

დროულად,  თანაბრად ცოცხალ ზემოქმედებას ახდენს 

მაყურებელზე. რაც შეეხება წარმოსახვას, არისტოფანეს კო-

მედიებში ის პრიორიტეტულად რეალიზდება ყოველივე 

ლოგიკურისა და სტანდარტულის დარღვევის მიზნით: 

წარმოსახვა თითქოს ჩარჩოების დაშლაში ეხმარება ავტორს.  

მოლიერი აქაც სცდება კომედიის ანტიკურ ნორმებს 

და რეალურს ყოველთვის უპირისპირებს გამოგონილს, ანუ, 

ქმნის სიტუაციას, რომელშიც სწორედ ეს ორი ხედვა 

უპირისპირდება ერთმანეთს და, შესაბამისად, კონტრასტის 



443 
 

მაღალი ეფექტი მიიღწევა. მოლიერი კონტრასტის გაღრ-

მავების დიდოსტატია, თანაც, საკმაოდ ორიგინალური 

გზით: მისი პერსონაჟები იცილებენ მორგებულ სოციალურ 

ნიღბებს, ანუ იცილებენ ჩვეულ ნიღბებს, რათა თავიანთი 

ნამდვილი სახე აჩვენონ! ნიღაბი, რომელიც მარტივად 

აძლევს ფორმას ადამიანის სოციალურ სტატუსს, პიესის 

ბოლოს ჩამოხსნილია. რჩება ის, რაც ნიღბის უკან იმალება.  

საინტერესოა, მაინც რა იმალება ნიღბის უკან? რო-

გორი ხედვა, ემოციები, მორალი? აქედან იწყება მაყურებ-

ლის მოგზაურობა „მოულოდნელისა“ და „განსაცვიფრე-

ბელის“ (არისტოტელეს ტერმინები) მოლიერისეულ სამყა-

როში. მიუხედავად იმისა, რომ ადამიანი/პერსონაჟი ხანდა-

ხან ქვეცნობიერად აღმოჩნდება ნიღბის ტყვეობაში და გა-

უცნობიერებლად არის მოქცეული გავლენის ქვეშ (მაგალი-

თად  არგანი ან ჰარპაგონი), მეტწილად, მაინც საპირის-

პირო პროცესს ვაკვირდებით: პერსონაჟები შეგნებულად 

ირგებენ გაიძვერების, ინტრიგანებისა და თაღლითების 

ნიღბებს (არნოლპე, ტარტიუფი, დონ ჟუანი), რითაც მოლი-

ერი აღწევს ხასიათის მაქსიმალურ სირთულეს: კარგად 

მორგებული ნიღბების ქვეშ პერსონაჟები დაჟინებით მა-

ლავენ სხვა თვისებებს, ცდილობენ მიჩქმალონ ისინი. 

მაგალითად, არნოლპე სინამდვილეში გაუბედავია, ტარტი-

უფი  მგრძნობიარე, დონ ჟუანი  გულთბილი... რას და-

ვუჯეროთ? თავსატეხიც აქ იწყება: რომელია ნამდვილი 

ნიღაბი? იქნებ მათი სათნოებანი? მოლიერი ნიღაბს გაცი-



444 
 

ლებით უფრო მეტ დატვირთვას აძლევს, ვიდრე ეს ადა-

მიანისთვის, მარტივად, კარგი ან ცუდი თვისებების მი-

წებებაა. ადამიანის ნიღაბი მის რეალურ „მე“-სთან დაპი-

რისპირების მიზეზად იქცევა. „სახეზეა დაპირისპირება 

ხელოვნებასა და ჭეშმარიტ ბუნებას, შექმნილსა და თან-

დაყოლილს, გონს და ხასიათს შორის“ (ჟილბერ მარეი, 42). 

სწორედ ამიტომ მოლიერის კომედიებს უფრო რეალის-

ტურ სატირას აკუთვნებენ, ვიდრე კლასიკურ კომედიებს.  

ნიღბების მრავალფეროვნებითა და ფუნქციურობით 

გამოირჩეოდა Commedia del L’ arte, იტალიური ხალხური 

თეატრის სახეობა, რომელიც გვიანი რენესანსის ეპოქაში 

ჩამოყალიბდა  და  განსაკუთრებულ სიმაღლეებს XVI-XVII 

საუკუნეებში მიაღწია. Commedia dell'arte ე.წ. ნიღბების კო-

მედიაა, მოკლე და მარტივი სიუჟეტური სქემით, დაფუძ-

ნებული იმპროვიზაციასა და კაშკაშა, გამომსახველობით 

კოსტიუმებზე. საგულისხმოა, რომ Commedia dell'arte ასზე 

მეტი ნიღბით ოპერირებს, თუმცა, ჰყავს ე.წ. მთავარი/ცენ-

ტრალური პერსონაჟები როგორც მამაკაცები, ისე  ქალები: 

პანტალონე  ძუნწი ვენციელი ვაჭარი, ბრიგელა  ჭკვიანი 

მსახური, არლეკინი  სულელი მსახური, ტარტალია  

ენაბლუ მოსამართლე, სკარამუჩა  მშიშარა მეომარი, პიერო 

 მოწყენილი მსახური, იზაბელა  შეყვარებული ახალგაზ-

რდა ქალი, კოლომბინა  მისი ლამაზი მსახური ქალი და 

ა.შ. ყველა ამ ნიღაბს თავისი უაღრსად საინტერესო ისტო-

რია აქვს და, შესაბამისად, დანიშნულებაც ტექსტში. 



445 
 

Commedia dell'arte-ს მარტივი სიუჟეტები უაღრესად პოპუ-

ლარული იყო არა მარტო თანამედროვე ეპოქაში, არამედ  

შემდგომაც, განსაკუთრებით, მოდერნიზმის ეპოქაში, სიმ-

ბოლისტურ პოეზიაში, რომლის ფილოსოფიაც რეალობის 

დუალისტურ აღქმას ეფუძნებოდა და, შესაბამისად, ახლოს 

იდგა ნიღბების ამბიგვურ ესთეტიკასთან. მაგალითად, ქარ-

თველი სიმბოლისტი პოეტი, ტიციან ტაბიძე, ლექსში  

„ქალდეას ბალაგანი“ ახდენს საქართველოს ასოცირებას 

თეატრთან, და არაერთგზის მოუხმობს კოლომბინასა და 

პიეროს, როგორც ამ ისტორიის მთავარ მოქმედ პირებს. 

Commedia dell'arte ნამდვილად იყო თეატრი-ბალაგანი, 

რომელიც ათსობით ადამიანს იზიდავდა ევროპული ქა-

ლაქების გაშლილ მოედნებზე. 

ნიღბების მოლიერისეული ესთეტიკა მჭიდრო კავ-

შირშია გონივრულისა და ინსტიქტურის ანტაგონიზმთან, 

რაც ფესვგამდგარია ადამიანის ბუნებაში და ფრანგი დრა-

მატურგის მხატვრული ინტენციის საგანს წარმოადგენს. 

ნორმალური ადამიანი ხომ ორივეს ფლობს  აზრებსაც და 

გრნობებსაც, ჭკუასაც და გულსაც, კეთილგონიერსაც და 

ინსტიქტურსაც? მაგრამ, კლასიციზმის დოქტრინა მოლი-

ერს გონიერებისაკენ უბიძგებს: ის უკუაგდებს თავის ინ-

სტიქტებს და გონიერების მიერ ნაკარნახევ ნიღაბს ირგებს. 

მაგრამ, კომედიის სიუჟეტის განვითარების პროცესში, ინ-

სტინქტი შურს იძიებს გონებაზე და ყველასათვის მო-



446 
 

ულოდნელად დაბრუნდება ავანსცენაზე. ნიღაბი ისევ 

ჩამოხსნილია! 

მსგავსი მიდგომა, ცხადია, ვერ თავსდებოდა მოლი-

ერის თანამედროვე რაციონალისტური ფილოსოფიის ჩარ-

ჩოებში. მისი პიესები აშკარად არ ისახავდა მიზნად დი-

დაქტიკური დასკვნების გამოტანას, არამედ  ადამიანის 

შიგნით არსებული კონტრასტების წარმოჩენას. ამიტომაც 

შერაცხეს მოლიერი „გარყვნილად“. ბრალდებას კიდევ უფ-

რო მეტად ამძიმებდა მოლიერის დრამატურგიისთვის და-

მახასიათებელი თავისუფალი მეტყველება. 

ენის, როგორც კომედიის ინსტრუმენტის გამოყენე-

ბის ტრადიციას, ანტიკური კომედიის წიაღში ჩაეყარა სა-

ფუძველი. „ერთ-ერთი მიმართულება, რომელშიც კომედი-

ის უდიდესი თავისუფლება და დიაპაზონი, აგრეთვე, მისი 

ზიზღი ნატურალიზმისადმი, შთმბეჭდავ შედეგებს აღწევს, 

არის მისი ენობრივი სტილი“ (ლოუ, 26). თუკი ტრაგედიის 

ენა აღსავსე იყო ტრაგიკული პათოსის შესაქმნელად აუცი-

ლებელი ზეაწეული მეტყველებით, მაღალფარდოვანი ფრა-

ზითა და დაძაბული რეგისტრით, კომედიის ენა, საპირის-

პიროდ ამისა, დაახლოვებულია ჩვეულებრივ მეტყველე-

ბასთან, დატვირთულია ყოველდღიური სასაუბრო ენის-

თვის ნიშანდობლივი გამოთქმებითა და იდიომებით, ფრა-

ზეოლოგიური და სტილური მრავალფეროვნებით. ამ 

თვალსაზრისით განსაკუთრებით გამოირჩევა მენანდერის 

კომედიები. კლასიციზმის ეპოქაში კომედიის ენა ე.წ. „და-



447 
 

ბალ ენად“ განსაზღვრეს, ხოლო კომედიის ჟანრი  „დაბალ 

ჟანრად“, ვინაიდან სწორედ თავისი ენობრივი ქსოვილის 

გამო, კომედია გასაგები იყო მოსახლეობის ე.წ. „მდაბიო“ 

ფენებისათვის და სრულიადაც არ ჰგავდა ტრაგედიას, რო-

მელიც მაღალი საზოგადოების „ყურისთვის“ იყო შექმნილი. 

მოლიერის პიესებისთვის ყველაზე ნიშანდობლივი 

სიტყვაა და არა მუსიკა, ან რიტუალი, ანაც  ფიზიკური და 

სივრცული დეტალიზება. მოლიერის ყველა პიესა კომე-

დიის ენის ვირტუოზული ფლობის ნიმუშია. მოლიერს, 

კლასიციზმის ეპოქის კომედიის მეტრს, აქვს უნიკალური 

უნარი, დაარბილოს სიტყვა სასაუბრო ენიდან შემოტანილი 

ფრაზებითა და ჟესტიკულაციით. ამ თვალსაზრისით, ის 

იყენებს არა მარტო ანტიკური კომედიის, არამედ  Com-

media dell'arte-ს გამოცდილებას. Commedia dell'arte-ს ფი-

ლოსოფია, ცხადია, ეფუძნებოდა ანტიკურ ხედვებს, თუმ-

ცა, რამდენამდე განსხვავდებოდა მისგან: ტექსტები კი არ 

იწერებოდა, არამედ მსახიობი, საკუთარი იმპროვიზაციის 

წყალობით, ქმნიდა მათ, და სიტყვა მთლიანად ერგებოდა 

ჟესტს. მოლიერი ოსტატურად ათავსებს კომედიის ანტი-

კურ ტრადიციას Commedia dell'arte-ს ახალ სტანდარტთან: 

მისი ენა ცოცხალია, ენერგეტიკული და, ამავ დროს, მხატ-

ვრულად მრავალფეროვანი. მეტიც, მოლიერის ენის კომი-

კურობას განაპირობებს ხელოვნური ჩარევა კომუნიკაციის 

ნორმალურ პროცესში, კრეძოდ, როდესაც ის განზრახ აბუნ-

დოვანებს სიტყვის მიზანდასახულობას, უგულვებელყოფს 



448 
 

სიტყვის ჭეშმარიტ მნიშვნელობას, აურ-დაურევს ზმნისა და 

შემასმენლის ხმარების წესებს და ა.შ. სხვაგვარად რომ 

ვთქვათ, მოლიერის აზრით, ენა კომიკურია, თუ ავტორი 

ოსტატურად იყენებს საუბრის „განშინაარსების“ ყველა 

ხერხს. სახეზეა მოლიერისეული „სულელების ენა“, რომე-

ლიც შემდეგ ვარიაციებს ეფუძნება: 

ა) პერსონაჟის ენა არის სრულიად გაუგებარი  

ადამიანი ლაპარაკობს, თუმცა, რეალურად, არაფერს ამბობს 

ან არც არაფერი აქვს სათქმელი; 

ბ) პერსონაჟს რაღაცის თქმა უნდა, მაგრამ ვერ ახერ-

ხებს აზრის ჩამოყალიბებას, ბლუყუნებს და მიედ-მოედება; 

გ) პერსონაჟი შეიძლება საუბრობდეს ბევრს, მაგრამ  

სრულიად არათანმიმდევრულად, რადგანაც ბევრი აქვს 

სათქმელი. შესაბამისად, ვერ ასწრებს აზრების დალგებას 

და მაყურებელი ისმენს აბდაუბდას; 

დ) პერსონაჟი ამბობს რაიმეს, მისი აზრით, ძალიან 

ჭკვიანურს და ჰგონია, რომ მანამდე ეს არავის უთქვამს. 

გარდა ამ ხერხებისა, მოლიერს შემოაქვს ქალაქური 

ჟარგონი, როგორც მეტყველებისათვის კომიკურობის მინი-

ჭების კიდევ ერთი დამატებითი ხერხი. ის შესანიშნავად 

იყენებს ირონიულ მეტყველებასაც (ამ თვალსაზრისით, 

აბსოლუტური პიონერია): დიალოგებში სრულიად ირღვევა 

მეტყველების კონვენციები; თითქოს გარსს აცლის მიღე-

ბულ და დადგენილ თავაზიანობასა თუ სხვა აუცილებელ 



449 
 

სამეტყველო ნორმებს და ათავისუფლებს ენას მსუბუქი 

ირონიის მეშვეობით. 

მოლიერის კომედიების პერსონაჟები, როგორც ეს 

კომედიის ტრადიციას შეჰფერის, ჩვეულებრივი ადამიანე-

ბი არიან: მშობლები, შვილები, ექიმები, მასწავლებლები, 

ჯარისკაცები და სხვ. სწორედ მათ ურთიერთობებზე და 

მათთვის მნიშვნელოვან თემებზეა აგებული კომედიების 

სიუჟეტები. მართალია, სიუჟეტის გაშლის პროცესში მოლი-

ერი ეყრდნობა კლასიციზმის პოეტიკის სტანდარტებს, 

მაგრამ, ერთი პრინციპული კორექტივით: მოლიერისეული 

ხასიათი/პერსონაჟი კი არ ემორჩილება სიუჟეტის დადგე-

ნილ ჩარჩოებს, არამედ თავად მართავს სიუჟეტის თანა-

მიმდევრობას. ამან, შესაძლოა, ძალიანაც არიოს ამბის გან-

ვითარების თანმიმდევრობა, მაგრამ აუცილებლად მივა 

ლოგიკურ დასასრულამდე. 

მოლიერის კომედიების მთავარი ინტრიგა მომტყუ-

ებელსა და მოტყუებულს, ანუ ეშმაკსა და სულელს შორის 

გამართულ ბრძოლაშია, ვინაიდან მოლიერის კომედიები 

„ხასიათების კომედიებია“.  

საგულისხმოა, რომ კომედიები, თავდაპირველად, ან-

ტიკურ ეპოქაში, სულაც არ წარმოადგენდა ხასიათების 

კომედიებს არამედ  ე.წ. სიტუაციურ კომედიებს, კერძოდ, 

კომედიის სიუჟეტი ტრიალებდა რომელიმე ისტორიული 

მოვლენის/ფაქტის გარშემო (მაგალითად, ომი, დემოკრა-

ტია, დემაგოგიური პოლიტიკა და სხვ.). კომედიაში თან-



450 
 

დათანობით მოხდა ხასიათების შეჭრა, რომლებსაც პიესაში 

დაეკისრათ მიმდინარე პოლიტიკური და სოციალური 

ცვლილებების დრამატიზება (მაგ., არისტოფანეს „ღრუბ-

ლები“, „ფრინველები“, „ქალთა კრება“). ს. ყაუხჩიშვილი, 

თავის ნაშრომში „ბერძნული ლიტერატურის ისტორია”, 

არისტოფანეს კომედიებს, თემატიკის თვალსაზრისით, სამ 

ჯგუფად ყოფს: „1) კომედიები, რომლებშიც არისტოფანე 

ილაშქრებს ომის წინააღმდეგ; 2) კომედიები, რომლებშიც 

თავს ესხმის დემოკრატიის წამომადგენელ პოლიტიკურსა 

და საზოგადოებრივ მოღვაწეებს; და 3) კომედიები, რომ-

ლებშიც ავტორი ასახავს უტოპიური სამყაროს ძიებას“ 

(ყაუხჩიშვილი 1950: 389). კომედიის სწორედ ამ ბოლო 

ჯგუფში, სადაც სატირა უტოპიური მოდელების მაპრო-

ვოცირებელ ელემენტად გვევლინება, განსაკუთრებული 

სიმწვავით შეინიშნება ხასიათების სიმყარე. ავტორის მი-

ზანი ნათელია: მას სურს დადებითისა და პოზიტიურის 

მიღწევა მხიარული, მაგრამ დამანგრეველი კრიტიკის მეშ-

ვეობით არისტოფანეს საბოლოო მიზანს, დასახელებულ 

თხზულებებში, იდეალური, ჰარმონიული, უტოპიური სა-

ზოგადოების შექმნა წარმოადგენს, რაც დასტურდება მწერ-

ლის სიმპათიით პრაქსაგორას პროგრამისადმი („ქალთა 

კრება“), პლუტოსის ქმედებისადმი („პლუტოსი“) და ღრუ-

ბელ-გუგულეთის იდეალური ქალაქისადმი („ფრინველე-

ბი“). არისტოფანე, რომელიც, როგორც ყველა დიდი ბერ-

ძენი ავტორი, წესრიგისკენ მიისწრაფვის („დექორუმი“), 



451 
 

ამავე დროს, არსებული წესრიგის წინაშე ამბოხებულ მო-

აზროვნედ წარმოგვიდგება. მსგავსი პოზიცია საცნაურია 

ლუკიანეს სატირებშიც, რომლებშიც რეალური ყოფის კრი-

ტიკას თან სდევს არსებული რელიგიური დოგმების, ფი-

ლოსოფიური სკოლებისა და სოციალური წესწყობილების 

სატირული გამათრახება (რატიანი 2010: 29-30).  

მოლიერი არა მარტო ააღორძინებს ხასიათის მნიშვ-

ნელობას კომედიაში, არამედ  ახალ დატვირთვას მისცემს 

მას. მოლიერის თითოეული კომედია, თავისი სცენებითა 

და მონაწილეებით, ბრუნავს ერთი, ცენტრალური ხასიათის 

გარშემო, რომელიც განსაკუთრებულად ძლიერი პალიტ-

რით გამოირჩევა, ხასიათის პალიტრას აბსტრაქტული მა-

ხასიათებლები ქმნის: თვალთმაქცობა, მძიმე ხასიათი, პე-

დანტობა, ეჭვიანობა, სიძუნწე და სხვ, რომლებიც ერწყმის 

გარკვეულ სოციალურ ტიპაჟს და დასადგურებულია ხასი-

ათში. სცენაზე იკვეთება ერთმანეთისგან სრულიად განს-

ხვავებული ხასიათები და მნიშვნელობს არა იმდენად ის, 

რასაც მოგვითხრობს მოვლენები, არამედ ის, თუ როგორია 

ხასიათების ურთიერთდამოკიდებულება და პოზიცია. მთა-

ვარი ურთიერთობაა, რომელიც არსებობს პერსონაჟის ნი-

ღაბსა და ნამდვილ სახეს შორის. შესაბამისად, მოლიერის-

თვის უფრო მნიშვნელოვანია არა მოვლენათა კალეიდოს-

კოპური განვითარება სცენაზე, არამედ  შიდა პროცესები, 

რომლებიც ხასიათში გაედინება და რომლებიც სრულიად 

არ ემორჩილება კლასიციზმის მიერ დადგენილ დრო-

სივრცულ სტანდარტებს. ეს ის შემთხვევაა, როცა შინაგანი 

ფორმა დომინირებს გარეგან ფორმაზე. 



452 
 

სწორედ ამ შინაგანი მთლიანობის, აგრეთვე, წარმო-

სახვისა და ფანტაზიის უზარმაზარი ნიჭის დამსახურებით, 

მოლიერის თითქმის ყველა პიესის ფინალი მოულოდნე-

ლობით იყო აღსავსე; პიესები ხასიათების შინაგან პრო-

ექციაზე უფრო იყო მორგებული, ვიდრე მაყურებლის მო-

ლოდინზე. ამგვარი დასასრულით მოლიერი თითქოს სა-

განგებოდ აბუნდოვანებდა სხვაობას „შესაძლებელსა“ და 

„შეუძლებელს“ შორის (არისტოტელეს ტერმინები). 

არავის აღუმართავს მათრახი მანკიერების წინააღ-

მდეგ ისეთი ძალით, როგორც მოლიერს. საამისოდ მოლი-

ერს ერთი დიდი მიზეზი ჰქონდა: სიმართლის თქმის ეს-

თეტიკური მოთხოვნილება. 

ამ თვალსაზრისით, მოლიერს ნამდვილად ჰყავდა 

ახლო წინამორბედი: უილიამ შექსპირი: „მე მაპატიეთ ჩემი 

სიმართლე“... შექსპირის უდიდესი კონტრიბუცია კომედი-

ის ჟანრთან მიმართებით სწორედ სიმართლის თქმის ეს-

თეტიკურ მოთხოვნილებაში გამოიხატა. „შექსპირი ეკლექ-

ტიკური გენიოსი იყო, რომელმაც უარი თქვა დარჩენილი-

ყო ტრადიციული ფორმების ჩარჩოებში“ (უელსი 2010: 105). 

დასაწყისისთვის, შევნიშნავთ, რომ შექსპირის ყოველი ტრა-

გედია მეტ-ნაკლები დოზით შეიცავს კომიკურ ელემენტებს 

და, რაც საგულისხმოა, ამ კომიკური ელემენტების დანიშ-

ნულება პიესაში სიმართლის მიგნება და გაშიშვლებაა (მაგ. 

მასხარის ფუნქცია „მეფე ლირში“). უშუალოდ კომედიებში 

კი შექსპირი აშკარად ღალატობს კომედიისთვის ტრადი-



453 
 

ციულ ფამილარიზმს და გამოხატვის ელეგანტურ გზას 

ირჩევს: ხასიათები სულაც არ არიან იმთავითვე სატირუ-

ლები ან სოციალური  რეალიზმით გაჯერებულნი, არამედ 

 უფრო რომანტიკულები და ირონიულები, რომლებიც 

სხვადასხვა სახის სირთულეებს აწყდებიან და მეტ-ნაკლე-

ბი წარმატებით ჭრიან პრობლემებს. შექსპირის  კომედიებში 

პერსონაჟები  ცდილობენ გაერკ-ვნენ სიმართლეში, შესაბა-

მისად, ანტიკური ცნობა-ვერცნობისა და პერიპეტიების  მო-

ტივების შემოტანა-დანერ-გვა აქ ნამდვილად მიზანშეწო-

ნილია (მაგ. „შეცდომების კომედია“, „ზაფხულის ღამის 

სიზმარი“, „აურზაური არაფრის გამო“ და სხვ.). შედარებით 

გვიანდელ კომედიებში (მაგ. „მეთორმეტე ღამე“), შექსპირი 

იმდენად გაიტაცა პრობლემების ძიებამ, რომ სულ მალე 

მისი კომედიური ტალანტი ტრაგი-კომედიურში ტრანს-

ფორმირდა, რაც, ცხადია, ახალი ჟანრის ფორმირებას 

ნიშნავდა.  

მსგავსად შექსპირისა, მოლიერსაც სძულდა თვალთ-

მაქცობა და სიმართლეს ეძებდა საგნებსა და ადამიანებში. 

სწორედ ამიტომ აგებდა თავის პიესებს ფაქტისა და გა-

მონაგონის, სიმართლისა და ტყუილის ოპოზიციაზე. პირ-

ფერობა, კომპლიმენტები, ტირანია, თუ თაღლითობა მის 

პიესებში მხოლოდ იმისთვის არსებობდა, რომ ეჩვენებინა 

სიმართლე თავის ზედაპირულ და ცბიერ დროში! 

მოლიერმა სიახლე შეიტანა „სასაცილოს“ გაგებაში. 

მიუხედავად იმისა, რომ მისი თანამედროვე პუბლიკა, ტრა-



454 
 

დიციულად, იცინოდა სიტუაციურ სცენებზე, რომლებშიც 

უხამსობა ჭარბობდა, მოლიერმა უარი თქვა ამ პრაქტიკაზე 

და კომედია სიტუაციის ჩარჩოდან გამოიყვანა, მან მთელი 

ყურადღება აზრსა და სათქმელზე გადაიტანა. მოლიერი 

სულაც არ ისწრაფვოდა იმისკენ, რომ სიცილ-ხარხარი 

გამოეწვია. ის უფრო ზნეობრივ ნიშნულებს ადგენდა. მისი 

სიცილი თავისუფალია ყოველგვარი სიყალბისგან, ჩვე-

ულებრივია, ნაცნობი და ახლობელი. 

მოლიერის შემოქმედებამ უდიდესი გავლენა იქონია 

მსოფლიო დრამატურგიასა და კომედიოგრაფიაზე, მათ 

შორის, მე-19 საუკუნის ქართულ კომედიოგრაფიაზე. იყო 

ბევრი რამ, რითაც მე-19 საუკუნის მეორე ნახევრის ქარ-

თული რეალობა ძლიერ წააგავდა მოლიერისდროინდელ 

ფრანგულ რეალობას. მათ შორის უპირველესი იყო ბურ-

ჟუის, როგორც სოციალური კლასის ფორმირება და მისი 

ინტეგრირების მცდელობა ქართული პოსტ-ფეოდალური 

საზოგადოების ცნობიერებაში. 

 

3. მოლიერის მხატვრული პრინციპების რეფლექსირება 

მე-19 საუკუნის მეორე ნახევრის ქართულ კომედიაში 
 

მოლიერის რეფლექსირებას ქართულ დრამატურგი-

აში წინ უძღოდა ქართული ინტელექტუალური საზოგა-

დოების მიერ ფრანგული კლასიციზმისა და განმანათლებ-

ლობის იდეების გაცნობა-გაზიარების პროცესი. 



455 
 

ნეოკლასიციზმის გზა ევროპულ მწერლობებში არ იყო 

ერთნაირი, რასაც ნეოკლასიციზმის წიაღში არსებული სი-

სუსტეები განაპირობებდა. სწორედ ეს იძლეოდა მეთოდო-

ლოგიურ საფუძველს, რათა ნეოკლასიციზმის ლიტერატუ-

რული მიმდინარეობა თამამად, სხვადასხვა კორექტივებით 

განვითარებულიყო ევროპის მთელ რიგ მოწინავე ქვეყნებ-

ში და არ დამორჩილებოდა დოქტრინის სტანდარტებს: 

კლასიციზმი საფრანგეთშივე ევროპული განმანათლებ-

ლობის იდეების ზეგავლენას განიცდიდა (ვოლტერი, 

დიდრო) და, მით უფრო  მის საზღვრებს გარეთ: გერ-

მანიასა და ინგლისში ის „განმანათლებლური კლასიციზ-

მის“ მოდელში ტრანსფორმირდა (ლესინგი, გოეთე, შილე-

რი, დრაიდენი). 

განმანათლებლური კლასიციზმი წარმოადგენდა შუა-

ლედურ, სინთეზურ, ერთგვარ გარდამავალ კულტურულ-

ლიტერატურულ ფორმას კლასიციზმისა და განმანათლებ-

ლობის ესთეტიკურ მოდელებს შორის. ის იყო მემკვიდრე 

კლასიციზმისა და წინამორბედი განმანათლებლობისა – მის 

წიაღში აბსოლუტიზმის პათოსით შედუღაბებული საზოგა-

დოება ახლადფეხადგმული ბურჟუაზიისა და კონსერვა-

ტორული არისტოკრატიის დაპირისპირების ველად გადა-

იქცა. კლასიციზმის ეპოქის „რეგლამენტირებული მორჩი-

ლი“ გონივრული პოლიტიკის ფარგლებში მიღწეული თა-

ვისუფლების მომხრე მოქალაქემ ჩაანაცვლა, ხოლო ლიტე-

რატურული ჟანრების ნორმატიული სისტემა  საზოგადო-



456 
 

ებრივ-სოციალური მოდელის ცვალებადობისა და ფლექ-

სიურობის წიაღში შემუშავებულმა ლიტერატურული ჟან-

რების უჩვეულო მოქნილობამ. 

სწორედ ასეთ გარდამავალ, სინთეზურ ხანაში იწყებს 

შემობრუნებას ქართული პოლიტიკური რეალობა ევრო-

პისკენ (აღმოსაველთიდან), ქართული ლიტერატურა კი  

დასავლური ლიტერატურული პროცესისკენ. კლასიციზ-

მისა და განმანათლებლობის ყაიდაზე გამართული ლიტე-

რატურული ნოვაციების თვალსაზრისით, გადამწყვეტი 

როლი შეასრულეს სულხან-საბა ორბელიანმა, ბესიკ გაბაშ-

ვილმა და დავით გურამიშვილმა. მათ მწერლობაში მეთო-

დურად ხორციელდებოდა ევროპული კონცეპტის რეკონს-

ტრუქცია, გამოხატული განმანათლებლური კლასიციზმის 

მოდელით. მიუხედავად იმისა, რომ XVII-XVIII საუკუ-

ნეების საქართველო, თავისი ისტორიული რეალობიდან 

გამომდინარე, აქტიურად ვერ ერთვებოდა კლასიციზმისა 

და განმანათლებლობის ესთეტიკათა ჭიდილში, ქართულმა 

ლიტერატურამ (და კულტურამ), შეზღუდული შესაძლებ-

ლობის ფარგლებშიც კი, მოახდინა ამ ორივე სააზროვნო 

მოდელის რეფლექსირება. ყველაზე ცხადად კლასიციზმისა 

და განმანათლებლობის კვალი ქართულ დრამატურგიაში 

გამოიხატა, ყველაზე გავლენიან ავტორად კი ჟან ბატისტ 

მოლიერი მოგვევლინა. იქნებ იმიტომ, რომ პოლიტიკურ და 

სოციალურ ორმაგ სტანდარტს ამოფარებულ ქართულ 

საზოგადოებას სწორედ მოლიერისეული ნიღბები ესაჭი-



457 
 

როებოდა? საქართველო, რომელიც მე-19 საუკუნის მეორე 

ნახევარში რუსეთის იმპერიის გუბერნიას წარმოადგენდა, 

ვერასდიდებით ვერ ურიგდებოდა პოლიტიკური დამო-

უკიდებლობის დაკარგვას, მეორეს მხროვ კი  ადგილობ-

რივი სოციალური პრობლემების მორევში იხრჩობოდა. სა-

გულისხმოა, რომ ამავე პერიოდის მოწინავე დასავლურ 

ქვენებში ტრადიციული ფეოდალური სტრუქტურები უკვე 

ჩაანაცვლა სოციალურად აჭრელებულმა საზოგადოებამ: 

არისტოკრატიის ჩრდილში, აქამდე მოკრძალებით, მდგარ-

მა ბურჟუაზიამ ისტორიული ძლევამოსილება შეიძინა და 

მთელი ძალითა და ენერგიით აღიძრა დამსახურებული 

პატივისცემის მოსაპოვებლად. ბურჟუაზიული მსოფლ-

მხედველობა დაუპირისპირდა  არისტოკრატიულს, ფული 

– გვარსა და წარმომავლობას, სიმდიდრე – საუკუნეობით 

გამყარებულ ტრადიციასა და ეტიკეტს. გამოიკვეთა ძი-

რითადი კონცეპტუალური და სოციალური ოპოზიციები: 

ფული/უფულობა, მატერიალური ბედნიერება/სულიერი 

სიმდიდრით მიღწეული ბედნიერება, „პატიოსანი ფული“/-

„არაპატიოსანი ფული“ და სხვ. სოციალური დიფერენ-

ციაცია საქართველოშიც მწიფდებოდა: ერთი მხრივ, ინ-

გრეოდა საუკუნეობით გამყარებული ფეოდალური სტრუქ-

ტურები, ხოლო მეორე მხრივ, საზოგადოება თანდათან 

იძირებოდა სოციალურ ქაოსში: ღირსების განცდა აღარ 

შერჩენოდათ „ახალ დროებას“ ვითომ ფეხაწყობილ თავა-

დიშვილებს, რომლებმაც თავიანთი საგვარეულო ქონება 



458 
 

ქარს გაატანეს, დაივიწყეს სიამაყე და ცდილობდნენ გადა-

ერჩინათ თავი ახლადგამდიდრებულ წვრილ ბურ-ჟუებთან 

ალიანსით. ან ბურჟუებს კი ჰქონდათ ღირსება? საერთო-

დაც, რას წარმოადგენდა ეს კლასი და რამდენად მნიშვნე-

ლოვანი იყო ის ქართული საზოგადოებისთვის? 

თავის ერთ-ერთ ბოლო ნაშრომში – „ბურჟუა. ისტო-

რიასა და ლიტერატურას შორის“, ეძიებს რა ბურჟუას 

ცნების ახალ განმარტებას, ფრანკო მორეტი იმოწმებს იმა-

ნუილ ვალერშტეინის ნაშრომს – „ბურჟუა, როგორც კონ-

ცეპტი და რეალობა“: „ბურჟუა სადღაც შუაში აღმოცენდა. ის 

არც გლეხი იყო, არც ფეოდალი და არც – დიდგვაროვანი“ 

და სწორედ „შუაშიმყოფობა“ იყო ბარიერი, რომლის დაძ-

ლევასაც ის გამუდმებით მიელტვოდა“ (ვალერშტეინი 1988: 

98). თუ ბურჟუაზიის კლასის აღმოცენება ეკონომიკური 

პროცესებით ნაკარნახევი ისტორიული აუცილებლობა იყო, 

XIX საუკუნის შუა წლებიდან მან პოლიტიკური მნიშ-

ვნელობაც შეიძინა და აქტიურად ჩაერთო საზოგადოებრივ 

ცხოვრებაში (კოკა 1999: 193); ბურჟუას „ახალი მდიდრის“ 

პირვანდელი სტატუსი, ესოდენ არასასურველი და მი-

უღებელი თავად ბურჟუებისთვის, სხვა სტატუსებით შე-

იცვალა – „ენერგიული“, „ნათელი გონების მქონე“, „წესი-

ერი საქმისმწარმოებელი“, „მიზანდასახული“ და სხვ. თუმ-

ცაღა, ეს „კარგი“ თვისებები მაინც არასაკმარისად კარგი 

აღმოჩნდა საიმისოდ, რომ ბურჟუასაგან შექმნილიყო თხრო-

ბითი ჟანრის გმირი, ისეთი, როგორიც იყო მეომარი, რა-



459 
 

ინდი, დამპყრობელი ან ავანტიურისტი  გმირები, რომელ-

თაც ასობით წლების მანძილზე ეყრდნობოდა დასავლური 

ლიტერატურის სიუჟეტები“ (მორეტი 2014: 30). ბურჟუა არ 

იყო გმირი, არამედ უფრო ანტიგმირი, რომელმაც, ცალკე-

ულ შემთხვევებში, დადებითი ინტერპრეტაცია შეიძინა. 

ასეთი წარუმატებლობის მთავარი მიზეზი, ალბათ, „იმ 

უზარმაზარ განხეთქილებაში უნდა ვეძიოთ, რომელიც 

ძველსა და ახალ მმართველ ძალებს შორის არებობდა: თუკი 

არისტოკრატიას ეყო თავხედობა, შეექმნა უშიშარი და 

უნაკლო რაინდების მთელი გალერეა და ამით მოეხდინა 

საკუთარი თავის იდეალიზაცია, ბურჟუაზიამ ეს არ ჩა-

იდინა. თავგადასავლის დიადი მექანიზმი თანდათან და-

იშალა ახალი ბურჟუაზიული ცივილიზაციით, თავგადა-

სავლის გარეშე კი გმირმა დაკარგა უნიკალურობა, რომე-

ლიც მოულოდნელობასთან შეხვედრის შარმით იყო გან-

საზღვრული. რაინდთან შედარებით ბურჟუა არაფრით გა-

მორჩეული და მოუხელთებელი მოჩანდა, ნებისმიერი სხვა 

ბურჟუების მსგავსი“ (მორეტი 2014: 31). 

XIX საუკუნის 50-60-იანი წლების ქართული პროზა 

და დრამატურგია ჯერ შორს იდგა ბურჟუას მომწიფებუ-

ლი, დასავლური გაგებისაგან. ბურჟუას სოციალურმა კლას-

მა ჯერ ვერ შექმნა საქართველოში ის აუცილებელი დის-

ტანცია, რომელიც უკვე არსებობდა ევროპასა და ამერიკაში 

„ძალიან მდიდრებსა“ და „ძალიან ღარიბებს“ შორის; არც 

„მესაკუთრეებისა“ და „საკუთრებას მოკლებული მშრომე-



460 
 

ლების“ ან „მწარმოებლებისა“ და „მუშახელის“ გაგება იყო 

დამკვიდრებული. შესაბამისად, ამ პერიოდის ქართულ 

მწერლობაში ბურჟუას არ ჰქონდა შეძენილი ისეთი თვი-

სებები, როგორიცაა – მშრომელი, სერიოზული, განათლე-

ბული, გამოსადეგარი, კომფორტის მოყვარული, გავლენი-

ანი; ის ჯერ კიდევ უმწიფარი, უტიფარი, უინტელექტო და 

უსულგულო დახლიდარი იყო – მხოლოდ დახლიდარი, 

რომელიც არაფერს იმსახურებდა, დაცინვისა და ირონიის 

გარდა. მეტიც: დასავლური სამყაროსგან განსხვავებით, 

სადაც XIX-XX საუკუნეების მიჯნაზე ბურჟუა მმართველ 

კლასად იქცევა, ხოლო ბურჟუას ცნება სოციალური და 

კულტურული განვითარების სხვადასხვა ეტაპებს გაივლის, 

საქართველოს, მისი ისტორიული ფატუმის გამო, თითქმის 

არ დასცალდება ბურჟუას გააზრების ჩანასახოვანი ფაზის 

დაძლევა: საზოგადოებრივ-სოციალურ არენაზე მას მარქ-

სისტულ-ბოლშევიკური მოძრაობა და ბოლშევიკური რე-

ვოლუციის ზვირთები შთანთქავს, ლიტერატურის სიბრ-

ტყეზე კი ჯერ „ხალხოსნური“, ხოლო მოგვიანებით – 

სოციალისტური მწერლობის იდეოლოგია დაუპირისპირ-

დება. და, მიუხედავად ამისა, თავისი ისტორიული მოცე-

მულობის ფარგლებშიც კი ქართული მწერლობა შეძლებს 

ბურჟუაზიის ფუნქციისა და როლის, აგრეთვე, არისტოკ-

რატიასთან მისი მიმართების ქართული რაკურსის წარმო-

ჩენას; შეიქმნება არაერთი საინტერესო ლიტერატურული 



461 
 

ტექსტი, რომლებშიც გამორჩეულ ადგილს უდავოდ დრამა-

ტურგიული გამოცდილება დაიკავებს. 

ბურჟუას სახე მე-19 საუკუნის მეორე ნახევრის ქარ-

თულ დრამატურგიაში ასახვის კომიკური, ირონიულ-გრო-

ტესკული მანერის ჩარჩოებშია მოქცეული. ცნება ბურჟუა 

ჩანაცვლებულია ცნებით ვაჭარი, რომელიც ბურჟუას გაგე-

ბის შედარებით ადრეული და პრიმიტიული მოდელის 

ეკვივალენტია, ხოლო მთავარ ოპოზიციად განსაზღვრუ-

ლია სოციალური ოპოზიცია: ვაჭარი/თავადი, იგივე – 

წვრილი ბურჟუა/არისტოკრატია, რომელშიც ვაჭარი, ანუ 

წვრილი ბურჟუა ფულის პრიმატზე დაფუძნებული ახალი 

დროების სიმბოლოა, თავადი ანუ არისტოკრატი კი  

ისტორიულად, „ძველ დროში“ გამომუშავებული ქართული 

რაინდული ცნობიერების დევალვაციისა. ქართული დრამა-

ტურგია შეურიგებელია როგორც ერთის, ისე მეორის მი-

მართ: მას ჯერ არ სჯერა ბურჟუაზიისა, რომელიც ფულით 

იკვლევს გზას და უკვე აღარ სჯერა არისტოკრატიისა, რო-

მელმაც დაკარგა ზნეობრივი ორიენტირები. სრულიად ცხა-

დია, რომ ამ სახით არცერთი მათგანი არ ერგება ქართულ 

მიზანს; შესაბამისად, ტექსტებში ყოველ ნაბიჯზე შეიგრ-

ძნობა სინანული მიუღწეველი სამართლიანობის, დაუძ-

ლეველი მერკანტილიზმისა და შეუსმენელი ტკივილების 

გამო.  

მოვლენების მთავარ პერსონაჟებად ქართველმა დრა-

მატურგებმა ვაჭრები და თავადები აქციეს, ხოლო ავან-



462 
 

სცენად  ქალაქი, თანამედროვე ქალაქის ქუჩები, მოედნები, 

სახლები და მათი ბინადარნი. ქართულმა დრამატურგიამ 

და თეატრმა რეალიზმის მხატვრული პრინციპებით შექ-

მნილ პოლემიკურ გარემოს წარმატებით მიუერთა ქალა-

ქური ცხოვრების მოდელი, როგორც აუცილებელი რგოლი, 

მისი რიტმით, ფილოსოფიითა და სოციალური სიჭრელით. 

განსაკუთრებული ყურადღება, ცხადია, დაეთმო ახალ სო-

ციალურ ფენას, ქალაქის ტოპოსის ახალ წევრს – წვრილ 

ბურჟუაზიას, რომელიც, ჯერეთ ჩანასახოვან დონეზე მყო-

ფი, მწერლების ირონიასა და სატირულ დაცინვას იწვევდა.  

„მაგრამ XIX საუკუნის ქართული თეატრის დაინ-

ტერესება ქალაქური ცხოვრებით მხოლოდ რეალიზმის 

მხატვრული პრინციპების დანერგვის მიზეზით ვერ აიხ-

სნება. პირველ ყოვლისა, გასათვალისწინებელია, რომ თე-

ატრალურ წარმოდგენას სამიზნედ არასოდეს ჰყავს წარ-

მოსახვითი ადრესატი, არამედ, კონკრეტული ადამიანები – 

ისინი, ვინც უნდა დაესწრონ წარმოდგენას და ბოლომდე 

გაადევნონ თვალი პიესის მსვლელობას. შესაბამისად, თე-

ატრის „სიცოცხლისუნარიანობას“ მისი სიღრმისეული სა-

ზოგადოებრივი და სოციალური პოზიცია განსაზღვრავს, 

ე.ი. ის, თუ რამდენად კარგად არის გააზრებული იმ საზო-

გადოების მაჯისცემა, რომელსაც თეატრი თავის პროდუქტს 

სთავაზობს“ (რატიანი, ლეთოდიანი ... 2015: 62). ამ თვალ-

საზრისით, საუკეთესო წინაპარი აღმოჩნდა მოლიერი, თა-

ვისი სატირული რეალიზმითა და ნიღბებით. დრამატურ-



463 
 

გი, რომლის პიესებშიც ცხადად შეიგრძნობა თეატრისა და 

საზოგადოებრივი ყოფის კავშირი, გამომდინარე მათთვის 

დამახასიათებელი უშუალობიდან და სტილის რეალის-

ტურობიდან, მისაბაძად იქცა ქართველი ავტორებისთვის. 

ქართველი დრამატურგები, რომლებიც, თარგმანების მეშ-

ვეობით, კარგად იცნობდნენ მოლიერის პიესებს, ცდილობ-

დნენ, ქართველ მაყურებელსაც ისევე ამოეცნო თვისი თავი 

მოქმედ გმირებში, როგორც ეს მოლიერის პიესებში ხდე-

ბოდა! სწორედ ამგვარი ამოცნობა იყო ქართულ კომედი-

ებშიც საზოგადოებრივ ცხოვრებაზე დაკვირვების მთავარი 

ბერკეტი და სიცილის უპირველესი წყარო.  

XIX საუკუნის ქართული თეატრი ცდილობს, შეს-

თავაზოს ხალხს სანახაობა, რომელშიც ის დაინახავს სა-

კუთარ თავსა და თანამედროვე საზოგადოების მანკიერ მხა-

რეებს, რომლებიც ხელს უშლის სოციალური სტრუქტუ-

რების გაჯანსაღებას. ქართველი დრამატურგების მთავარი 

დაკვირვების საგნად მათი თანამედროვე ქალაქური საზო-

გადოება იქცევა, ცხოვრების წესის, დროისა და, მასთან 

ერთად, ღირებულებათა სისტემის ცვლილება. ცვლილე-

ბები კი რადიკალურია: ტრადიციული ფეოდალური საზო-

გადოებრივი სტრუქტურა ინგრევა; ვერც თავადაზნაურობა 

და ვერც გლეხობა საკუთარ ფუნქციას ვეღარ ასრულებს და, 

სასოწარკვეთილი კარგავს ისტორიულად გამომუშავებულ 

ეთიკურ-ზნეობრივ ღირებულებებს; სამაგიეროდ, ასპარეზ-

ზე გამოდის წვრილ ბურჟუაზიულ ვაჭართა ფენა, რომელიც 



464 
 

იხვეჭს სიმდიდრეს, მაგრამ, ჯერ-ჯერობით ვერ ითავისებს 

ტრადიციულ ღირებულებებს. 

სწორედ ასეთი რეალური პრობლემების გარემოცვაში 

იქმნება ახალი ქართული თეატრი და მისი ფუძემდებლის, 

გიორგი ერისთავის (1813-1864) დრამატურგია. ერისთავის 

დაინტერესება კომედიური ჟანრით („გაყრა“, „ძუნწი“, „და-

ვა“, „წარსული დროების სურათები“ და სხვ.). შემთხვევითი 

არ ყოფილა. XIX საუკუნის 40-50-იანი წლების საზოგა-

დოებრივი ცხოვრება, თავისი გარდამავალი ისტორიული 

პერიოდის მოცემულობით, სწორედ რომ შესაფერის მასა-

ლას იძლეოდა კომედიისთვის: გიორგი ერისთავიც კრი-

ტიკულად აღწერდა, ერთი მხრივ, ფულით აღტყინებული 

წვრილი ბურჟუების, მეორე მხრივ კი  ფეოდალიზმის 

ძველი სისტემის ნანგრევებქვეშ მოყოლილ თავადაზნა-

ურთა ზნეობრივ-ეთიკური გადაგვარების პროცესს. ერის-

თავმა კომიკურ პერსონაჟებად აქცია როგორც ყოფილი 

დიდებულები, რომელთაც არ აღმოაჩნდათ ალღო ფეხი 

აეწყოთ ახალი, ბურჟუაზიული წყობისთვის და სასაცი-

ლონი იყვნენ თავიანთ უმწეობასა და უსუსურობაში („და-

ვა“, „გაყრა“), ისე  სავაჭრო საქმეში გაწაფული წვრილი 

ბურჟუები, რომლებიც ფულს ეთაყვანებიან, ყოფილ „დი-

დებულთა“ ქონების „გადაბარებით“ აგროვებენ ფულს, 

მაგრამ აღარაფერი, ფულის გარდა, მათთვის აღარ მნიშვნე-

ლობს („დავა“, „გაყრა“, „ძუნწი“).  



465 
 

არანაკლები სარკაზმითა და ირონიით გამოირჩევა 

ზურაბ ანტონოვის კომედიები („მზის დაბნელება საქარ-

თველოში“, „მინდა კნეინა გავხდე“, „ტივით მოგზაურობა 

ლიტერატორთა“ და სხვ.). მის  კომედიებში წარმოდგენი-

ლი ოპოზიციები ძლიერ წააგავს მოლიერისეული კომე-

დიების სიუჟეტურ ოპოზიციებს: ფულიანი/უფულო, ეშ-

მაკი/ ბრიყვი, ძველი თაობა/ახალი თაობა, განათლებული/ 

უსწავლელი.  

ერისთავისა და ანტონოვის პიესებში სახეზეა მაშინ-

დელი ქართული საზოგადოებისათვის დამახასიათებელი 

სტრუქტურული სიჭრელე: სოციალური (წარმოდგენილია 

ყველა სოციალური ფენა) და ეთნიკური (გვხვდებიან რო-

გორც ქართველი და სომეხი, ისე რუსი, ფრანგი და გერ-

მანელი). პიესების ენობრივი ქსოვილიც ჭრელია: პერსო-

ნაჟები საუბრობენ არა მარტო ქართულად, არამედ  სომ-

ხურად და რუსულადაც. ენობრივი მოდელი ერისთავისა 

და ანტონოვის პიესების ერთ-ერთი ცენტრალური მოდე-

ლია, რომელიც კონცეპტუალიზებულია ორივე ავტორთან 

და მნიშვნელოვან სოციალურ და ანთროპოლოგიურ მახა-

სიათებლებს ავლენს: იკარგება სიტყვების მნიშვნელობა, 

ფრაზების აზრი, გაუგებარი და ბუნდოვანი ხდება მეტყ-

ველება, რაც იწვევს მაყურებლის სიცილს. 

ნიღბების მორგებისა და ჩამოხსნის მოლიერისეული 

ხერხი ზედმიწევნითი სიზუსტით მოერგო ქართველი 

დრამატურგების ამოცანას: ვაჭრის ნიღბის ქვეშ ძუნწი და 



466 
 

თვალთმაქცი იმალება, საზოგადოებისგან დაფასებული კა-

ცის ნიღბის ქვეშ – უსწავლელი და ბრიყვი, მაღალი საზო-

გადოების წარმომადგენლის ნიღბიქვეშ – ხელმოცარული 

და მლიქვნელი... ტყუილი ამ საზოგადოების ზნეობრივ 

ნორმად ქცეულა! 

საგულისხმოა, რომ ნიღბის ესთტიკამ განვითარება 

ჰპოვა XX საუკუნის ქართულ დრამატურგიაშიც. მოლი-

ერისეული მიზანდასახულობა  ორმაგი ფენის გამოვლი-

ნება, საგრძნობლად გააქტიურდა XX საუკუნის 20-30-იანი 

წლებიდან, როდესაც საქართველო საბჭოთა ტერორმა მო-

იცვა. იუმორი დიქტატურის წინააღმდეგ წარმოებული 

ინტელექტუალური ბრძოლის ერთ-ერთ ყველაზე ეფექტურ 

იარაღად იქცა და საფუძვლად დაედო ისეთი სპეციფიკური 

ლიტერატურული ჟანრების ფორმირებასა და დამკვიდ-

რებას, როგორებიცაა საბჭოთა სატირული დრამა, სატი-

რული რომანი, იუმორისტული მოთხრობა, ნოველა, ფელე-

ტონი. სატირისა და იუმორის გამოყენება პოსტრევოლუ-

ციურ ლიტერატურაში ზნეობრივი და ეთიკური ღირებუ-

ლებების ძიებისა და აღმოჩენის მცდელობად შეიძლება შე-

ფასდეს, ეკლიან გზად, რომელიც ტოტალიტარული რეჟი-

მის ჯურღმულებიდან მოიკლაკნება და გზას იკვლევს 

დაშინებული ადამიანების გულებისაკენ. ამის ნათელი 

მაგალითია პოლიკარპე კაკაბაძის პიესა „ყვარყვარე თუ-

თაბერი“ (1929 წ.). 



467 
 

1929 წელს, საქართველოში საბჭოთა რეჟიმის დამყა-

რებიდან სულ რაღაც რვა წლის შემდეგ, მწერალი და დრა-

მატურგი პოლიკარპე კაკაბაძე აქვეყნებს ცნობილ პიესას 

„ყვარყვარე თუთაბერი“, რითაც საგონებელში აგდებს ახ-

ლადფეხადგმული საბჭოთა მთავრობის მესვეურებს. პი-

ესაში მოთხრობილია უსაქმური, მშიშარა, გაუნათლებელი 

და ეშმაკი კაცის, ყვარყვარე თუთაბერის „რევოლუციური“ 

თავგადასავალი უმოკლეს დროში, საბჭოთა წეს-წყობი-

ლების დამყარების პირველ თვეებში: ყვარყვარე ხან მეფის 

ხელისუფლების მომხრეა, ხან დროებითი მთავრობის წარ-

მომადგენელია და ხანაც – ბოლშევიკების მხარდამჭერი. მის 

პოზიციას ყოველთვის ერთი პრინციპი განსაზღვრავს: ვინ 

არის ხელისუფლების სათავეში? თუ ხელისუფლების სა-

თავეში მეფეა, მაშინ ყვარყვარე მისი ერთგულია, თუ დრო-

ებითი მთავრობაა  ყვარყვარე მის ჯარს მეთაურობს, ხო-

ლო თუ ბოლშევიკებმა გაიმარჯვეს  ყვარყვარე მათი ამ-

ხანაგია. ახალგაზრდა/გამოუცდელი საბჭოთა ცენზურა 

უკიდურესად დააბნია პიესის იუმორისტულმა ხასიათმა: 

სცენები გაჟღენთილია კომიკური სიტუაციებით, დიალო-

გები  აბსურდული, დაუჯერებელი „ლოგიკით“, პერსო-

ნაჟები კარიკატურული და ხშირად ჰიპერბოლიზებულია. 

პიესა, ერთი მხრივ, წარმოადგენდა პოლიტიკურად უმწი-

ფარი, „ახალი დროებისთვის“ მენტალურად მოუმზადე-

ბელი, ბრიყვი, მლიქვნელი ადამიანისა და მისთანების 

გაშარჟებას, რაც სავსებით მისაღები იყო საბჭოთა კრიტი-



468 
 

კისთვის, ხოლო, მეორე მხრივ  მოცემული გარემოსა და 

მისი მკვიდრების სატირულ-გროტესკულ დაცინვას, რასაც 

აღარ ჩაეჭიდა საბჭოთა ცენზურა ტექსტის იუმორისტული 

განწყობილების გამო. იუმორმა პირველად შეასრულა იდე-

ოლოგიისგან დამცავი მექანიზმის მხატვრული ფუნქცია! 

დღეს, თითქმის ასწლიანი გადასახედიდან, სავსებით ცხა-

დია პიესის ავტორის მიზანი: ყვარყვარე იმ ამაზრზენი და 

მიუღებელი თვისებების სიმბიოზია, რომლებიც არასოდეს 

წარმოიქმნება ნორმალურ საზოგადოებაში, არამედ მხო-

ლოდ ისეთში, რომელიც იდეოლოგიური წნეხის ქვეშაა 

მოქცეული. ყვარყვარე გარემო-პირობების, ამ შემთხვევაში, 

საბჭოთა რეჟიმის უშუალო  ნაყოფია, ტრაგედიაა, უბედუ-

რებაა, რომელსაც ვერასოდეს და ვერც ერთი დიქტატო-

რული მმართველობა ვერ დააღწევს თავს, ხოლო ყვარ-

ყვარიზმი  ნონკონფორმისტების მიერ დასაძლევი ბარიერია. 

მოლიერისეული სიბრძნე უკვდავია: მთავარი ის არ 

არის, რასაც ხედავ, არამედ ის, რაც მის უკან იმალება! 

 

ბიბლიოგრაფია: 

 

ბორევი 2001a: Борев, Ю. Ампир. В кн: Теория литературы, т. IV. Лите-

ратурный процесс. Москва: ИМЛИ РАН, „Наследие“, 2001. 

ბრეი 1974: Brey, R. La Formation de la Doctrine Classique en Franc. Nizet, 

1974.  

დოიაშვილი 2018: დოიაშვილი თ. აკაკის „გამზრდელი” და განმანათ-

ლებლობის პარადიგმა. სჯანი, 2018. 

ვალერშტეინი 1988: Wallerstein, I. The Burgeois (ie) as Concept and Reality. 

New Left Review I/67, January-Fabruary 1988. 



469 
 

კოკა 1999: Kocka, J. Middle Class and Authoritarian State: Toward a History 

of the German Burgertum in the Nineteenth Century. In: Jurgen, Kocka, 

Indsutrial Culture and Bourgeois Society. Business, Labor and Bureaucracy in 

Modern Germany, New York/ Oxford, 1999. 

ლომიძე 1969: ლომიძე, გ. კომედიის ჟანრობრივი თავისებურებების 

პრობლემა. თბილისი: მეცნიერება 1969. 

ლოუ 2007: Lowe, N.J. Comedy. Camridge University Press, 2007. 

მიურეი 1929: Murrey, G. New Chapters in the History of Greek Literature. 

2-end series. Oxford University Press, 1929. 

მორეტი 2014: Морети, Франко. Буржуа. Между историей и литературой. 

Москва: Издательство института Гайдара. 2014. 

პოკოკი 1980: Pocock, G. Boileau adn the Nature of Neo-Classicis. Camb-

ridge: Cambridge University Press, 1980. 

რატიანი 2010: რატიანი, ი. ტექსტი და ქრონოტოპი. თბილისის უნი-

ვერსიტეტის გამომცემლობა, 2010. 

რატიანი 2019: რატიანი, ი. იაპონური დღიურები. ინტელექტი, 2019. 

რატიანი 2020: რატიანი, ი. ფრანგული კლასიციზმის ეპოქის დრამა-

ტურგი  ჟან ბატისტ მოლიერი და მისი რეფლექსია მე-19 საუკუნის 

ქართულ მწერლობაში. წიგნში: ფრანგები საქართველოში და ფრანგული 

ლიტერატურის რეფლექსია ქართულ კულტურულ სივრცეში. GCLA 

PRESS, 2019.  

რატიანი, ლეთოდიანი... 2017: რატიანი ი., ლეთოდიანი გ., წერედიანი ა. 

ბურჟუა მე-19 საუკუნის ქართულ დრამატურგიაში. ლიტერატურული 

ძიებანი XXXVI, 2015. 

უეითსი 2009: Weitz, Eric. The Cambridge Introduction to Comedy. Camb-

ridge University Press, 2009. 

უელსი 2010: Wells, S. The New Cambridge Companion to Shakespeare. Ed. 

By Margaret de Grazia and Stenley Wells. Cambridge university Press, 2010. 

ფოულერი 1982: Fowler, A. Kinds of Literature. An Introduction to the 

Theory of Genres and Modes. Cambridge, Massachusetts: Harvard University 

Press, 1982. 

ყაუხჩიშვილი 1950: ყაუხჩიშვილი, ს. ბერძნული ლიტერატურის ისტო-

რია. ტ. 1. თბილისის უნივერსიტეტის გამომცმელობა, 1950. 

შერმანი 2004: Sherman, S. Dryden and the Theatrical Imagination. The 

Cambridge Companion to John Dryden. Cambridge: University Press, 2004. 

შტაინერი 1961: Steiner, G. The Death of Tragedy. Faber and Faber 24 

Russell Square. London: 1961. 

https://www.brown.edu/Departments/Joukowsky_Institute/courses/13things/

7418.html 

 



470 
 

 

არჩილ წერედიანი 

 

აბსურდის დრამა 

 

აბსურდის დრამა, როგორც ცალკე ჟანრი, მეოცე 

საუკუნის 50-იან წლებში ჩამოყალიბდა და მისი ნიმუშები 

ძირითადად ფრანგულ ენაზე შეიქმნა. ამ ჟანრის ლიტე-

რატურის მთავარ წარმომადგენლებად შეიძლება მივიჩ-

ნიოთ მწერლები: სამუელ ბეკეტი, ეჟენ იონესკო, არტიურ 

ადამოვი. სანამ აბსურდზე, როგორც კონკრეტულ ლიტერა-

ტურულ, დრამატურგიულ ჟანრზე ვიმსჯელებთ, აუცილე-

ბელია მოკლედ მაინც შევეხოთ იმ ფილოსოფიურ კონ-

ცეფციებს,  რომლებიც  მას მეცხრამეტე საუკუნეში უძღო-

და წინ და, შემდგომ, მის პარალელურად არსებობდა ფრან-

გული ეგზისტენციალური ფილოსოფიის სახით. 

თავდაპირველად უნდა ვახსენოთ უმნიშვნელოვა-

ნესი დანიელი ფილოსოფოსი,    სიორენ კირკეგორი, რომ-

ლის ფილოსოფიის უმთავრესი ამოსავალი წერტილი 

ადამიანური არსებობის უნიკალურობის აღიარებაა. მასთან 

ადამიანის სიცოცხლე ერთადერთი და განუმეორებელია და 

იგი სიკვდილით არის შემოსაზღვრული. თუ სხვადასხვა 

მითოლოგიური სისტემისა და  რელიგიური  სწავლების 

ფარგლებში სიკვდილი წარმოადგენს გარდამავალ საფე-

ხურს ადამიანის ცხოვრებაში და, მის მიხედვით, ამა თუ იმ 

ფორმით სიცოცხლე სიკვდილის შემდეგაც გრძელდება, 



471 
 

კირკეგორთან და სხვა ეგზისტენციალისტ ფილოსოფო-

სებთანაც, სიკვდილით ყველაფერი მთავრდება, ეს არის 

ნამდვილი დასასრული ადამიანური არსებობისა. ადამი-

ანმა ეს უნდა გაიაზროს. ასევე მნიშვნელოვანი საკითხი 

კირკეგორისთვის არის თავისუფალი ნების პრობლემა: 

ადამიანის წინაშე ყოველ ჯერზე ახალ-ახალი არჩევანი  

აღმოცენდება და თავის გადაწყვეტილებაზე პასუხისმგე-

ბელიც მხოლოდ და მხოლოდ ადამიანია. ეს საკითხიც 

ეგზისტენციალიზმის ფუნდამენტური პრობლემაა.  

კიდევ ერთი მოაზროვნე, რომელმაც ერთგვარი სა-

ფუძველი შეუქმნა მეოცე საუკუნის ეგზისტენციალურ 

ფილოსოფიას, მეცხრამეტე საუკუნის გერმანელი ფილოსო-

ფოსი, ფრიდრიხ ნიცშეა. მისი განაცხადი ღმერთის სიკ-

ვდილის შესახებ სიმბოლური გამოხატულებაა იმისა, რომ  

დამთავრდა ქრისტიანობა, როგორც დომინანტური მსოფლ-

მხედველობრივი სისტემა, რომელიც განმარტავდა სამყა-

როს და მასში  ადამიანის ადგილს. ნიცშე ხშირად ამბობდა, 

რომ არანაირი „იმქვეყნიური“ ცხოვრება არ არსებობს (მას 

არ გააჩნია ადამიანური განზომილება და, ამდენად, ის 

არარაა). მოგვეცემა მხოლოდ ერთი, ამქვეყნიური სამყარო, 

რომელშიც ვმყოფობთ  დაბადებიდან სიკვდილამდე. გარდა 

ამისა, ღმერთის სიკვდილი იმასაც გულისხმობს, რომ ყვე-

ლა ტრადიციულმა ღირებულებამ მნიშვნელობა დაკარგა. 

რადგან ღირებულებათა სისტემას აქამდე სწორედ ღვთა-

ებრივი კანონი განსაზღვრავდა. მის მიხედვით იყო დად-



472 
 

გენილი, თუ რა არის სიკეთე და რა  ბოროტება. თუ 

ღმერთი მოკვდა, მაშინ უსათუოდ დაეცა ღირებულებათა 

ძველი სისტემაც. სამყაროში, რომელშიც ღმერთი არ არის, 

აღარც საზრისია. ახლა უკვე ადამიანი ისეთ სიტუაციას 

შეეჯახება, როცა მან არაფერი იცის იმ სამყაროს შესახებ, 

რომელიც მას გარს ერტყმის. სწორედ აქ ისმის როგორც 

ნიცშეს, ისე მთლიანად ეგზისტენციალური აზრის  მთავა-

რი მიზანი: ადამიანურ არსებობას ახალი დანიშნულება 

მოუნახოს და  ახალი მნიშვნელობა შესძინოს.  

ეგზისტენციალური ფილოსოფიის ჩამოყალიბებაში 

მნიშვნელოვანი როლი მიუძღოდა ევროპაში მიმდინარე 

ისტორიულ-პოლიტიკურ და ეკონომიკურ მოვლენებსაც. 

ერთი მხრივ, მეოცე საუკუნეში მომხდარმა მოვლენებმა  

ორმა მსოფლიო ომმა, ჰოლოკოსტმა, საკონცენტრაციო ბა-

ნაკებმა, ატომური ბომბის გამოგონებამ და სხვა უამრავი 

კატაკლიზმმა, რომლებმაც უამრავი ადამიანი იმსხვერპლა,  

და,  მეორე მხრივ, მარქსიზმმა, რომელმაც კონკრეტული 

ადამიანი დაუქვემდებარა ეკონომიკურ სისტემას და, ასევე,  

ფროიდის ფსიქოანალიზმა, რომელმაც აჩვენა, რომ არა-

ცნობიერი ინსტინქტები ცნობიერზე უფრო ძლიერია და 

განსაზღვრავს კიდეც მას. ყოველივე ამან ევროპული ჰუ-

მანიზმის იდეა სრულ კრახმდე მიიყვანა. აშკარა გახდა, რომ 

ყველა მორალური კატეგორიის გადაფასების შემდეგ ადა-

მიანი დაქვემდებარებული ხდება  ან ნადგურდება იმ ძალე-

ბის მიერ, რომლებისთვის წინააღმდეგობის გაწევაც ადა-



473 
 

მიანს არ ძალუძს და ვერც მის დამორჩილებას ახერხებს. ამ 

დროს ეგზისტენციალური ფილოსოფია შეეცადა, კონკრე-

ტული, ინდივიდუალური ადამიანისთვის კვლავ დაებ-

რუნებინა სამყაროს გააზრებისას ცენტრალური ადგილი.  

ეგზისტენციალიზმის თანახმად, სამყაროს დაკარგუ-

ლი აქვს საწყისი მნიშვნელობა, ადამიანი კი ის არსებაა, 

რომელსაც წარმოდგენა არ გააჩნია იმ სამყაროზე, რო--

მელშიც იმყოფება და არც მასში საკუთარი ადგილის შე-

სახებ იცის რამე. ის აქ მიტოვებულად, „გადაგდებულად“ 

გრძნობს თავს. ადამიანს  არავინ ჰკითხა, უნდოდა თუ არა, 

მოვლენილიყო ამქვეყნად. სამყაროს უსაზრისობის გამო 

ადამიანს შიშის გრძნობა ეუფლება, საკუთარი თავის 

შემეცნების შეუძლებლობა კი სასოწარკვეთილებას შობს. 

თუმცა, ამავე დროს, უსაზრისო სამყარო ათავისუფლებს 

კიდეც ადამიანს, რადგან თუ არავითარი ზემდგომი ინს-

ტანცია არ განსაზღვრავს პირველად მნიშვნელობებს და არც 

ჩვენი თავის შემეცნება ძალგვიძს, მაშინ ჩვენ პირისპირ 

ვრჩებით ჩვენსავე ტოტალურ თავისუფლებასთან: წინას-

წარ არაფერი განგვსაზღვრავს, არაფერი გვზღუდავს და 

ზღვარსაც არავინ გვიწესებს. თუმცა, ამავე დროს, სწორედ 

მე და მხოლოდ მე ვარ ყველა ჩემს ნაბიჯზე პასუხის-

მგებელი. თავისუფლებას, ეგზისტენციალური თვალსაზ-

რისით, ყოველთვის ახლავს პასუხისმგებლობის ტვირთიც, 

მაგრამ ეს პასუხისმგებლობა არ მომდინარეობს რაიმე 



474 
 

გარეგანი ინსტანციიდან: ჩემს ქმედებაზე მხოლოდ მე ვა-

გებ პასუხს!  

აქ ყურადღებას შევაჩერებთ მეოცე საუკუნის ეგზის-

ტენციალიზმის ერთ-ერთ მთავარ წარმომადგენელ, ალბერ 

კამიუზე. კამიუს ერთ-ერთი მთავარი ტექსტი   „სიზიფეს 

მითი“  ასე იწყება: „სინამდვილეში მხოლოდ ერთი ნამ-

დვილად ფილოსოფიური კითხვა არსებობს  ეს თვით-

მკვლელობის პრობლემაა. გადაწყვიტო, ღირს თუ არა 

ცხოვრება იმად, რომ ის ბოლომდე გალიო,  ეს იმას ნიშნავს, 

რომ მთავარი ფილოსოფიური პრობლემა გადაჭრა“. სწო-

რედ აქ შემოდის აბსურდის ცნება და კონცეფცია აბსურ-

დის შესახებ. ეგზისტენციალური ფილოსოფია ორ ძირი-

თად ნაწილად შეიძლება დაიყოს: აბსურდი და ჯანყი. უნ-

და ითქვას რომ ყველა ეგზისტენციალისტი ამოდის კონ-

კრეტული ადამიანის გამოცდილებიდან და არა აბსტრაქ-

ტული კატეგორიებიდან. კამიუს ესმის, რომ ადამიანმა 

აუცილებლად ბოლომდე უნდა გაიაროს საკუთარი ცხოვ-

რების გზა. მართალია, სამყაროს არ გააჩნია საზრისი, მაგ-

რამ ადამიანს აქვს შემეცნების შინაგანი მოთხოვნილება. 

აბსურდი სწორედ ის შეგრძნებაა, რომელიც იბადება მაშინ, 

როცა შემეცნების, საზრისის ძიების მოთხოვნილება ეჯა-

ხება უსაზრისო სამყაროს, როგორც ყრუ კედელს. მაგრამ რა 

უნდა მოიმოქმედოს ადამიანმა ასეთ მდგომარეობაში? 

როგორ უნდა მოიქცეს ის? ფრანგი ფილოსოფოსი და მწე-

რალი ამაზე რამდენიმე პასუხს და, შესაბამისად, არჩევანს 



475 
 

გვთავაზობს: თვითმკვლელობა, აბსურდისადმი დანებება 

და აჯანყება მის წინააღმდეგ. სწორედ ამ მესამე გზაში ხე-

დავს კამიუ სწორ გამოსავალს. როგორ შეიძლება აჯანყება 

აბსურდის, უსაზრისობის წინააღმდეგ?  მხოლოდ იმით, 

რომ თავად უნდა მიანიჭო სამყაროს საზრისი! ადამიანმა 

იცის, რომ მისი არსებობა სიკვდილით არის შემოსაზღ-

ვრული და სიკვდილითვე სრულდება, ისევე, როგორც 

სიზიფემ იცის, რომ ლოდი, რომელიც მთაზე ააქვს, აუცი-

ლებლად ისევ ქვევით ჩამოვარდება. დავიბადე იმ სამყა-

როში, რომელსაც საზრისი არ გააჩნია, მაგრამ მაინც ჯი-

უტად ვეძებ ამ საზრისს. აქედან გამომდინარე, ადამიანი 

უკვე ის არსებაა, რომელიც თავად ანიჭებს სამყაროს მნიშ-

ვნელობებს. ამგვარად,  ის ფუნქცია, რომელსაც ადრე ღმერ-

თი ასრულებდა, ადამიანმა იკისრა და მისი, როგორც სამ-

ყაროს ცენტრში მყოფის ადგილი დაიკავა. აბსურდს უნდა 

შეეწინააღმდეგო, მიუხედავად იმისა, რომ იცი: მარცხის-

თვის ხარ განწირული; ცხოვრება უნდა  განაგრძო, თუმცა 

იცი საკუთარი მოკვდავობის შესახებ. სწორედ ეს არის 

აჯანყება. ამგვარი აჯანყების საშუალებით ადამიანი 

მოიპოვებს საკუთარ ღირებულებებს: საზრისს, თავისუფ-

ლებასა და შემოქმედების უნარს. კამიუსთვის ადამიანის 

ნამდვილი დანიშნულებაც სწორედ ეს არის.   

რაც შეეხება თავად აბსურდის დრამას, რომელიც 

მეოცე საუკუნის შუა წლებში ჩამოყალიბდა ძირითადად 

ფრანგულ ლიტერატურაში, ის მჭიდრო კავშირშია ეგზის-



476 
 

ტენციალურ ფილოსოფიასთან და აბსურდის კამიუსეულ 

კონცეფციასთან, თუმცა აბსურდის დრამა არ უნდა აგვე-

რიოს კამიუსეულ პიესებთან. ვინაიდან გარდა ეგზისტენ-

ციალიზმის ფილოსოფიისა, აბსურდის დრამას სხვა, უშუ-

ალოდ ლიტერატურული ფესვებიც გააჩნია: ის მჭიდრო 

კავშირშია ლიტერატურულ მოდერნიზმთან და ავანგარ-

დთანაც. მაგალითისთვის, შეგვიძლია აბსურდის დრამის 

წარმომადგენელ  ორ უმნიშვნელოვანეს ავტორზე  სამუ-

ელ ბეკეტსა და ეჟენ იონესკოზე  ვისაუბროთ. მათი შე-

მოქმედების ერთ-ერთი ძირითადი პრინციპია   რეალიზმ-

ზე, როგორც გამოხატვის საშუალებაზე, უარის თქმა (რაც, 

ზოგადად, მოდერნისტული ლიტერატურისთვისაა დამახა-

სიათებელი). ბეკეტი და იონესკო ცდილობდნენ მაქსიმა-

ლურად ბუნდოვანი და აუხსნელი გაეხადათ საკუთარი 

პიესები. პერსონაჟებს შორის კომუნიკაციის რღვევით, ენის 

ფუნქციის დაკნინებით, მისი „დეკონსტრუქციით“, დრო-

სივრცული კანონზომიერებების უარყოფით, რაციონალუ-

რი აზროვნებისადმი ირონიული დამოკიდებულებით, მათ 

უარი თქვეს თეატრის ტრადიციულ ენაზე და  შეეცადნენ 

გადმოეცათ ირაციონალურ სამყაროსთან პირისპირ, ორი-

ენტირების გარეშე დარჩენილი ადამიანის კრიზისი.  

ამ დრამატურგთა პიესებში, იქნება ეს ბეკეტის „გო-

დოს მოლოდინში“, „თამაშის დასასრული“ თუ იონესკოს 

„სკამები“ ან „მელოტი მომღერალი ქალი“, სცენაზე წარმოდ-

გენილი მინიმალიზმი, ის სიცარიელე, რაც ირგვლივ სუ-



477 
 

ფევს, ზუსტად ასახავს პერსონაჟების შინაგან მდგომარე-

ობას. სამუელ ბეკეტთან ეს განსაკუთრებით მკაფიოდ  წარ-

მოჩნდება.  ჩვენ წინაშეა სიცარიელის პირისპირ დარჩენილ 

ადამიანები. აქ ისევ შეგვიძლია გავიხსენოთ სიორენ კირ-

კეგორი, რომელიც ადამიანის ფუნდამენტურ, დასაბამიერ 

მდგომარეობად მოწყენილობას მიიჩნევდა. ამ მოწყენილო-

ბისგან გაქცევის მიზნით ადამიანი იგონებს ათასგვარ საქ-

მეს, გასართობს, ყველაფერი იმას, რითაც ადამიანი ცხოვ-

რებაშია დაკავებული, რომ ეს აუტანელი განცდა  ჩაახშოს. 

ბეკეტის პიესებშიც ვხედავთ პერსონაჟებს, რომლებიც მო-

წყენილობით  იტანჯებიან.  ისინიც  ცდილობენ მარტოობი- 

სა და გარშემო გამეფებული სიცარიელის შევსებას. „გო-

დოს მოლოდინის“ პერსონაჟები ამ სიცარიელეში რაღაც 

მნიშვნელოვანს ელოდებიან, რომელიც ასეთ სამყაროში 

შეუძლებელია.  

კიდევ ერთი უმნიშვნელოვანესი სიახლე, რითაც აბ-

სურდის თეატრი განსხვავდება ტრადიციული თეატრი-

საგან, არის ენის, მეტყველების ფუნქციის დაკნინება. სწო-

რედ ენაა ის უმთავრესი იარაღი, რომელსაც ტრადიციული 

თეატრი იყენებს და ეყრდნობა. თუ ესა თუ ის „ჭეშმა-

რიტება“ აქამდე სიტყვების საშუალებით გადმოიცემოდა, 

ახლა მას უკვე აღარ შეუძლია ამ ფუნქციის შესრულება. 

სწორედ ესაა ერთ-ერთი მთავარი მიზეზი, რის გამოც აბ-

სურდის თეატრს „ანტითეატრსაც“ უწოდებენ. აქ ენა აღარ 

არის კომუნიკაციის საშუალება. ის ინფორმაციის გადაცე-



478 
 

მას სრულყოფილად ვეღარ უზრუნველყოფს პერსონაჟებს 

შორის. პერსონაჟები მეტყველებენ არა იმიტომ, რომ ერთ-

მანეთს გააგებინონ სათქმელი, არამედ  მხოლოდ ირგვ-

ლივ გამეფებული დუმილის სიცარიელის შესავსებად. მათ 

შორის დიალოგი ვერ მყარდება. თითოეული მათგანი 

წარმოთქვამს „მონოლოგს“, რომელსაც „მოსაუბრე“ არც კი 

უსმენს. სწორედ ასეთია სამუელ ბეკეტის პიესის  „გოდოს 

მოლოდინში“  პერსონაჟთა მეტყველება. ეჟენ იონესკო 

კიდევ უფრო შორს მიდის: ჩვეულებრივი საუბარი აღარ 

შეიძლება მიმდინარეობდეს პერსონაჟებს შორის, რადგან 

ჩვეულებრივი სიტყვებითა და დიალოგების საშუალებით 

აღდგება სამყაროს ხედვის ესა თუ ის კონცეფცია. საუბარი, 

მეტყველება უნდა დაიშალოს. იონესკო თავის პიესებში 

მიმართავს ტავტოლოგიებს, წინააღმდეგობრივ ფრაზებს, 

გაურკვეველ ბგერებსა და შეუსაბამო გამოთქმებს, რაც 

უმეტესად სიცილს იწვევს მაყურებელში. ამ თვალსაზრი-

სით განსაკუთრებით საინტერესოა მისი პიესა „მელოტი 

მომღერალი ქალი“, რომლის მიმდინარეობისას ნელ-ნელა 

სულ უფრო მეტად გაუგებარი ხდება მოქმედ გმირთა 

მეტყველება. ფინალში ის იმდენადაა დანაწევრებული, რომ 

არა მარტო მათ მიერ გამოყენებული ფრაზებია შეუსაბამო 

და გაუგებარი, არამედ თავად სიტყვები და ჟესტებიც 

კარგავენ მნიშვნელობას. ახლა უკვე არა მარტო პერსონაჟებს 

არ ესმით ერთმანეთის, არამედ კომუნიკაცია ირღვევა მა-

ყურებელთანაც. სიტყვები სასცენო საგნებად იქცევა და 



479 
 

მოქმედი გმირები მათში იკარგებიან. საგულისხმოა, რომ 

ავტორმა აღნიშნული პიესის შექმნისას ინსპირაციად უცხო 

ენის შესასწავლი სასაუბრო გამოიყენა. 

ყოველივე ეს  „მეტყველების  კრიზისი“, გამოხატვის 

რეალისტურ ხერხებზე უარის თქმა, ლოგიკური აზროვ-

ნებისადმი, მიზეზშედეგობრივი კავშირების უნდობლობა 

და გროტესკული დამოკიდებულება გასაგებს ხდის იმასაც, 

რომ პიესებში მოქმედება უკიდურესადაა შეზღუდული. 

თითქოს ყველაფერი შეჩერებულია. სამუელ ბეკეტის პი-

ესებში დროც, ფაქტობრივად, უძრავადაა გაყინული. სა-

ერთოდ, დროის მდინარებას განსაზღვრავს ის, თუ რამ-

დენადაა მოვლენებით დატვირთული ესა თუ ის  მონაკვე-

თი. თუმც, ბეკეტი მიზანმიმართულად ქმნის სცენაზე სი-

ცარიელის შეგრძნებას (დეკორაციები ყველა მის პიესაში 

მინიმალისტურია), სიცარიელეა, ასევე, პერსონაჟთა მეტყ-

ველებაშიც და შინაგან სამყაროშიც. მოქმედების კიდევ 

უფრო შენელებისთვის ავტორი თავის პერსონაჟებს ხში-

რად გადაადგილების საშუალებასაც კი უზღუდავს: თით-

ქმის ყველა მათგანს რაღაც ფიზიკური ნაკლი აქვს: ზოგი 

ნაგვის ყუთში ზის („თამაშის დასასრული“), ზოგი მიწაშია 

წელამდე ჩაფლული („ბედნიერი დღეები“). ამით ბეკეტი 

ადამიანური არსებობის უსუსურობაზე მიანიშნებს. ავტო-

რი ადამიანს ამოუხსნელ, გაუგებარ აბსურდულ სამყა-

როსთან სრულიად მარტო ტოვებს. 



480 
 

აბსურდის თეატრის კიდევ ერთი მნიშვნელოვანი მა-

ხასიათებელი განმეორებაა. პიესებში არაერთხელ მეორ-

დება სიტუაციები, დიალოგები, ჟესტები. ისინი ციკლება-

დაა დაყოფილი. ესაა  ერთ-ერთი მძლავრი იარაღი, რომ-

ლის საშუალებითაც მკვეთრად ესმება ხაზი იმას, რომ 

ადამიანური არსებობის გამოუვალი მდგომარეობა, აბსურ-

დულობა, რაც მათ პიესებშია გადმოცემული, არ არის ერთ-

ჯერადი სიტუაცია, რომელიც ჩაივლის, არამედ ყველაფე-

რი განუწყვეტლივ მეორდება და დასასრული არ უჩანს. 

ერთადერთი გამოსავალი მხოლოდ სიკვდილი თუ იქნება 

(ბეკეტის პერსონაჟებისთვის ესეც კი სანატრელია). აბსურ-

დის თეატრისთვის არაა დამახასიათებელი პერსონაჟების 

ფსიქოლოგიური სიღრმისა და სირთულის წარმოჩენა. მა-

თი ცნობიერებაც ისეთივე დანაწევრებულია, როგორც მა-

თივე მეტყველება. 

უნდა ითქვას რომ აბსურდის დრამა იმითაც განს-

ხვავდება ეგზისტენციალისტური ფილოსოფიის სხვადა-

სხვა წარმომადგენელთა შეხედულებებისგან და მათი 

მხატვრული ტექსტებისგან, რომ აქ არ იგრძნობა ადამი-

ანისადმი, როგორც აბსურდული სამყაროსთვის საზრისის 

მიმნიჭებელისადმი რწმენა. ისინი თავისუფალი სიზიფე-

ები კი არ არიან, რომელიც კამიუს მიხედვით თავისთვის 

ბედნიერებას მოიპოვებს, არამედ ჩვენს წინაშე არიან უსუ-

სური ადამიანები, რომელთა საშუალებითაც გაშიშვლე-

ბულია ადამიანური ყოფის ტრაგიკომიკურობა.  



481 
 

ეგზისტენციალიზმის ფილოსოფიის გარდა, ევრო-

პულ ლიტერატურაში მოიძებნება სხვა მაგალითებიც, რომ-

ლებმაც ბიძგი მისცა აბსურდის დრამის ჩამოყალიბებას. აქ  

შეიძლება გავიხსენოთ მოდერნისტული მწერლობის ერთ-

ერთი თვალსაჩინო წარმომადგენლის, ფრანც კაფკას ტექ-

სტები, პირველ რიგში კი  „პროცესი“. კაფკას პერსონაჟებ-

საც სრულიად არაპროგნოზირებად სამყაროში უწევთ არ-

სებობა. მათ არ შეუძლიათ მიზეზშედეგობრივი კავშირები 

დაძებნონ საკუთარ ცხოვრებაში. თუმცა, კაფკას პერსო-

ნაჟები მაინც მაძიებელ ადამიანებად რჩებიან, მაშინ, როცა 

მაგალითად ბეკეტის გმირებისთვის, უმეტესწილად, რაიმე-

ში გარკვევის იმედი გადაწურულია. 

თუკი ისევ ენის პრობლემას დავუბრუნდებით, შე-

იძლება  პარალელი გავავლოთ მეოცე საუკუნის დასაწყი-

სის ლიტერატურულ ავანგარდთანაც. ფუტურისტებისა თუ 

დადაისტებისთვის ნიშანდობლივი იყო ენის მიმართ სპე-

ციფიკური, „მტრული“ დამოკიდებულება, მაგრამ მათი 

მთავარი მიზანი რაღაც ახალი ენის „აღმოჩენა“ იყო (მაგ. 

„ზაუმური ენა“), რომელზეც ახალი ხელოვნება უნდა ამეტყ-

ველებულიყო. აბსურდის დრამის შემთხვევაში ენის ასეთი 

„დაკნინება“ ახალი ენის აღმოჩენას კი არა, არამედ გონების, 

რაციონალურობის მიჯნასთან მისვლას ემსახურება, რაც,  

საბოლოოდ, დუმილით მთავრდება. საგულისხმოა, რომ 

ბეკეტის პერსონაჟების უმეტესობას თავადაც ესმის, რომ 

მათი მეტყველებითი კომუნიკაცია სხვა პერსონაჟებთან თუ 



482 
 

საკუთარ თავთან უაზრობაა, თუმცა წინ მხოლოდ შიშის-

მომგვრელი დუმილია, და ეს ენა, რომელზეც ისინი სა-

უბრობენ, უკანასკნელი ნარჩენებია „საღი აზრისა“; ესაა 

უკანასკნელი მიჯნა, რომლის მიღმა  სრული სიჩუმე ისად-

გურებს. ამიტომ ისინი ცდილობენ, რომ ლაპარაკი არ შეწყ-

ვიტონ. ამის გამო ბეკეტის პერსონაჟების მეტყველება მით 

უფრო ემსგავსება ბოდვას, რაც მეტად ვეცნობით მისი გვი-

ანდელი პერიოდის ტექსტებს. შიში იმისა, რომ სამუდა-

მოდ დუმილი დაისადგურებს, მსჭვალავს პერსონაჟთა 

სულებს, მაგრამ ეს დუმილიც ერთგვარი უკანასკნელი პრო-

ტესტია ხელოვნების ნაწარმოების მხრივ რაციონალური 

სამყაროს მიმართ. აქ ალბათ მართებული იქნება, გავიხ-

სენოთ ფრანგი ფილოსოფოსის, მიშელ ფუკოს ფუნდამენ-

ტური ნაშრომი „შეშლილობის ისტორია კლასიკურ ხანაში“ 

და, კერძოდ, მისი ფინალური მონაკვეთი: „შეშლილობის 

მეშვეობით ხელოვნების ქმნილება, რომელიც თითქოს 

განზავებულია სამყაროში, სადაც  თავის უაზრობას ავლენს 

და მხოლოდ პათოლოგიურ თვისებებს იძენს, არსებითად, 

თავის თავში სამყაროს დროს ატარებს, იმორჩილებს და 

მართავს მას. შეშლილობის მეშვეობით ხელოვნების ქმნი-

ლება აშიშვლებს სიცარიელეს, მდუმარების დროს, პასუხ-

გაუცემელ კითხვას; ის იწვევს  დაუძლეველ რღვევას, რის 

გამოც სამყარო იძულებული ხდება, რომ საკუთარი თავი 

გამოჰკითხოს. მას მიემართება შემოქმედებითი აქტის გარ-

დაუვალი მკრეხელობა, და შეშლილობის წიაღში მოქცე-



483 
 

ული ნაწარმოების დრო აიძულებს სამყაროს, თავისი ბრა-

ლეულობა განიცადოს. ამიერიდან, პირველად დასავლური 

სამყაროს ისტორიაში, სწორედ სამყარო ხდება დამნაშავე 

შემოქმედების წინაშე; ის განპირობებულია თვით ნაწარ-

მოებით,  განწირულია იმისთვის,  რომ მიესადაგოს მის 

ენას, იძულებულია  ამოიცნოს და გაასწოროს თავისი 

შეცდომები“.  

საინტერესოა, რომ აბსურდის დრამა არ ყოფილა რა-

ღაც ჰერმეტული მოვლენა. მან მრავალფეროვანი განვი-

თარება ჰპოვა როგორც ლიტერატურასა და თეატრში, ასევე 

 კინოშიც. აბსურდის დრამისათვის დამახასიათებელი 

ელემენტები არაერთ ავტორთან შეიძლება ამოვიცნოთ, მათ 

შორის  ქართულ ლიტერატურასა და კინოშიც. აბსურდი 

როგორც ჟანრი შეიძლება ერთგვარ ხიდადაც წარმოვიდ-

გინოთ მოდერნისტულ და პოსტმოდერნისტულ ლიტე-

რატურასა და კულტურას შორის. მნიშვნელოვანია, რომ 

აბსურდის დრამის ჩამოყალიბება ცალკე ჟანრად მეორე 

მსოფლიო ომს მოსდევს და უშუალოდ წინ უსწრებს პოსტ-

მოდერნიზმის ეპოქის დადგომას, ე.წ „დიდი ნარატივების“ 

დაშლას, ამიტომ საყურადღებოა, რომ ენისადმი იმგვარ 

დამოკიდებულებას, როგორსაც აღნიშნულ ჟანრში ვაწყდე-

ბით, ის განზომილებაც გააჩნია, რომ ავტორებმა პრევენცია 

მოახდინონ, რათა მათი ტექსტები რომელიმე იდეოლოგიის 

სამსახურში არ აღმოჩნდეს. თუკი ენა, როგორც მწყობრი 

სისტემა, როგორც კომუნიკაციის საშუალება მოირყევა, 



484 
 

შეუძლებელი იქნება ასეთ ენაზე შექმნილი ტექსტის 

რომელიმე   იდეოლოგიურ კალაპოტში მოქცევა. მართალია,  

ე. იონესკოს არ სურდა, რომ მისი პიესები იდეოლოგიური 

ბრძოლის იარაღად გამოყენებულიყო, მაგრამ აბსურდის ენა 

ამგვარი „ბრძოლისთვის“ მაინც მოსახერხებელი გამოდგა. 

აბსურდის ჟანრის, როგორც ტოტალიტარულ საბჭოთა  

იდეოლოგიასთან ბრძოლის იარაღის წარმატებულ გამოვ-

ლინებად ქართულ ლიტერატურაში შეიძლება ჩაითვალოს 

რეზო ჭეიშვილის მოთხრობა „ცისფერი მთები“ და მასზე 

დაყრდნობით ელდარ შენგელაიას მიერ 1983 წელს   გა-

დაღებული ამავე სახელწოდების ფილმი. აქ საყურადღებო 

ის ფაქტია, რომ, შეიძლება ითქვას, პერსპექტივა შეტრი-

ალებულად არის ნაჩვენები. კერძოდ, „ტრადიციულ“ აბ-

სურდის დრამაში (რეალიზმთან დაპირისპირების საბა-

ბით) პიესაში გადმოცემული რეალობა მაქსიმალურად გა-

ბუნდოვანებულია, ისე, თითქოს ავტორები ცდილობენ 

მკითხველს (მაყურებელს) დაანახონ, რომ ისინი აცლიან 

სინამდვილეს რაციონალურობის თხელ აპკს და აჩვენებენ  

მას ისეთად, როგორიც სინამდვილეშია  განუჭვრეტადად 

და არაპროგნოზირებადად. მაგრამ „ცისფერი მთების“ შემ-

თხვევაში საბჭოთა სინამდვილე უკვე იმდენად წააგავდა 

აბსურდის ჟანრის კანონებს, რომ ფილმში აღწერილი რუ-

ტინული ყოფა ძალზედ ახლობელი იყო აღწერი; დაწესე-

ბულებაში მომუშავე ადამიანების ყოველდღიურობისათ-

ვის. აქ უკვე ზედმეტი გადაჭარბება აღარ იყო აუცილებე-



485 
 

ლი. ფილმის საბჭოთა მაყურებელი სცნობდა გარემომცველ 

არაადამიანურ და არაეფექტურ სინამდვილეს, რომელშიც  

თავადვე ცხოვრობდა.  

„ცისფერ მთებში“ განსაკუთრებით დიდ დატვირთვას 

იძენს აბსურდისთვის ნიშანდობლივი ისეთი მნიშვნელო-

ვანი მახასიათებელი, როგორიცაა კომუნიკაციის არარსე-

ბობის პრობლემა. ისევე როგორც აბსურდის თეატრში, აქაც 

პერსონაჟები უმიზნოდ, მხოლოდ იმისთვის საუბრობენ, 

რომ რაიმე თქვან, გაიგონონ საკუთარი ხმა და არა იმის-

თვის, რომ დიალოგი შედგეს. აქ წარმოჩენილია აბსურდის 

მთავარი პრინციპი   ციკლურობაც: დრო აქ ციკლურად 

მოძრაობს და გამუდმებით ერთი და იგივე მეორდება.  

მართალია, საბჭოთა კავშირი უკვე აღარ არსებობს, 

მაგრამ „ცისფერი მთები ანუ დაუჯერებელი ამბავი“ კვლავ 

ინარჩუნებს როგორც მხატვრულ ღირებულებას, ასევე   

აქტუალურობასაც. ფილმში დაცინვის საგნად ქცეული 

მანკიერებები არ არის მხოლოდ საბჭოთა კავშირისთვის, 

მისი საზოგადოებისთვის დამახასიათებელი. მასში ნაჩვე-

ნებია უძრავი, ჩაკეტილი საზოგადოების მომავალი, რო-

მელიც კარგს არაფერს უქადის მას. მართალია, ტექსტიც და 

ფილმიც გვიანი საბჭოთა კავშირის დროინდელი საზოგა-

დოების გროტესკულ ხატს ქმნის, მაგრამ აბსურდის დრამის 

ის ღრმა სათქმელი, რაც ადამიანური არსებობის ტრაგიზმს 

აშიშვლებს, კვლავ ინარჩუნებს აქტუალურობას. ამის გამო 

ეს ფილმი დღესაც არ  ჰკარგავს თავის მხატვრულ ძალას. 



486 
 

ბიბლიოგრაფია: 

 

ბაქრაძე 1972:  ბაქრაძე მ. სამუელ ბეკეტის პიესა „გოდოს მოლოდინში. 
„ხომლი“,№8,  1972  (გვ. 204-208). 

იონესკო 2005: Ионеско Э. Есть ли будущее у театра абсурда? (Выс-

тупление на коллоквиуме „Конец абсурда?“). Театр абсурда.  Сб.  статей и 

публикаций.  СПб.,  2005  (с. 191-195). 

კამიუ 2017: კამიუ ა. სიზიფეს მითი. თბილისი:  გამომცემლობა  

„აგორა“,  2017. 

სარტრი 2006: სარტრი ჟ.პ. ეგზისტენციალიზმი ჰუმანიზმია. თბილისი:  

გამომცემლობა „ჯეოპრინტი“,  2006.   

ფუკო 2021: ფუკო მ. შეშლილობის ისტორია კლასიკურ ხანაში. 
თბილისი: „ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი“,  2021. 

 

 

  



487 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

დ ა მ ა ტ ე ბ ა  

 

გზამკვლევი კლასიკურ ლიტერატურაში 

 

 



488 
 

  



489 
 

Dონ  კიხოტი,  პირველი  თანამედროვე  რომანი  –  

და ერთ-ერთი საუკეთესო! 

 

 

სადღაც  ლა  მანჩაში,  იმ  ადგილას,  რომლის  სახელიც 

არ  მახსოვს... 

 

ეს სტრიქონი, სავარაუდოდ, ყველაზე ცნობილია ეს-

პანური ლიტერატურის ისტორიაში. ამ ფრაზით იწყება 

მიგელ დე სერვანტესის „მახვილგონიერი იდალგო დონ 

კიხოტ ლამანჩელი“, პირველი, ჭეშმარიტად თანამედროვე 

რომანი. 

1605 და 1615 წლებში, ორ ნაწილად გამოქვეყნებული 

ეს რომანი, არის ისტორია ალონსო კეხანასი, მე-16 სა-

უკუნის ესპანელი იდალგოსი, დიდგვაროვნისა, რომელიც 

იმდენად გატაცებულია კითხვით, რომ ტოვებს სახლს სა-

კუთარი რაინდული თავგადასავლების საძიებლად და 

თავად ხდება მოხეტიალე რაინდი – დონ კიხოტ ლამან-

ჩელი. ბაძავს რა თავის სათაყვანებელ ლიტერატურულ 

გმირებს, ის ახალ აზრს პოულობს თავის ცხოვრებაში: 

ეხმარება გასაჭირში მყოფ ქალბატონებს, ებრძვის გიგანტებს 

და ასწორებს შეცდომებს... ძირითადად საკუთარ თავში. 

მაგრამ დონ კიხოტი ბევრად მეტია. ეს არის წიგნი 

წიგნებზე, კითხვაზე, წერაზე, იდეალიზმსა და მატერი-

ალიზმზე, სიცოცხლეზე… და სიკვდილზე. დონ კიხოტი 



490 
 

შეშლილია. მისი „ტვინი დამშრალია“ კითხვის გამო და ის 

ვეღარ განარჩევს რეალურს ფიქციურისგან – თვისება, 

რომელიც იმ დროისათვის სასაცილოდ ითვლებოდა... 

თუმცა, სერვანტესი დონ კიხოტის სიგიჟეს უფრო საიმისოდ 

იყენებს, რომ ჩასწვდეს მარადიულ კამათს თავისუფალ 

ნებასა და ბედისწერას შორის. გზააბნეული გმირი სინამ-

დვილეში ის ადამიანია, რომელიც ებრძვის საკუთარ სი-

სუსტეებს, რათა იქცეს თავის საოცნებო პიროვნებად. 

 

სერვანტესი, თავად უაღრესად ნიჭიერი, გონებაგახ-

სნილი, მოგზაურობის მოყვარული და ერუდირებული, 

დონ კიხოტივით გულმოდგინე მკითხველი იყო. ისიც 

ემსახურებოდა ესპანეთის ტახტს და არაერთ თავგადასა-

ვალში იყო გახვეული, რომლებიც, მოგვიანებით, რომანში 

ასახა. ლეპანტოსთან გამართულ ბრძოლაში, ოსმალეთის 

იმპერიის დამარცხების შემდეგ (სადაც მან დაიშავა მარ-

ცხენა ხელი და იქცა „ლეპანტოელ ცალხელად“), სერვან-

ტესი ტყვედ ჩავარდა და, გამოსასყიდის მოლოდინში, 

ალჟირში იყო დაკავებული. ეს ავტობიოგრაფიული ეპიზო-

დი და მისი გაქცევის მცდელობები „ტყვეთა ზღაპრშია“ 

ასახული (დონ კიხოტი, ნაწილი I), რომელშიც პერსონაჟი 

იხსენებს „ესპანელ ჯარისკაცს, სახელად, ვინმე დე სა-

ავედრას", რომელიც სერვანტესის მეორე გვარზე მიუთი-

თებს. წლების შემდეგ, ესპანეთში დაბრუნებული, „დონ 

კიხოტის“ წერას დაასრულებს ციხეში, სადაც სასჯელს მო-



491 
 

იხდის სახელისუფლებო მოღვაწეობის დროს მის ანგა-

რიშებში არსებული დარღვევების გამო. 

 

 

ქარის წისქვილებთან ბრძოლა 

 

რომანის I ნაწილში, კეხანა, თავისი ახალი სახელით – 

დონ კიხოტი, მოხეტიალე რაინდისათვის შეუცვლელ აქ-

სესუარებს აგროვებს: აბჯარს, ცხენს – როსინანტს, და 

ქალბატონს, უბრალო გლეხ გოგონას, რომელსაც დულსინეა 

ტობოსელს უწოდებს, და რომლის გამოც აღასრულებს დი-

ად რაინდულ გმირობებს... 

სანამ დონ კიხოტი პირველი წარუმატებელი და დამ-

ღუპველი რაინდული კამპანიის შედეგად მიღებულ ჭრი-

ლობებს იშუშებს, მისი ახლო მეგობრები, მღვდელი და 

დალაქი, გადაწყვეტენ დაათვალიერონ წიგნები მის ბიბლი-

ოთეკაში. მათი კომენტარები, მისი აღნუსხული რაინდული 

წიგნების შესახებ, წარმოადგენს ნაზავს ლიტერატურული 

კრიტიკისა და პაროდიისა ინკვიზიციის ქმედებაზე ეშმა-

კეული ტექსტების დაწვის გამო. მიუხედავად იმისა, რომ 

რამდენიმე ტომი გადარჩება (მათ შორის, სერვანტესის სა-

კუთარი La Galatea), წიგნების უმეტესობა დაიწვება დონ 

კიხოტის სიგიჟეში მათი პასუხისმგებლობის გამო. 

მეორე ექსპედიციაში დონ კიხოტს გლეხი სანჩო პანსა 

უერთდება, როგორც მისი ერთგული მეაბჯრე, იმ იმედით, 

რომ ერთ დღეს საკუთარი კუნძულის გამგებელი გახდება. 



492 
 

ეს წყვილი ყველა ასპექტში განსხვავდება ერთმანეთისგან. 

დონ კიხოტი მაღალი და გამხდარია, სანჩო, პირიქით, და-

ბალი და მსუქანი (პანსა ნიშნავს „მუცელგაბერილს“). სანჩო 

წერა-კითხვის უცოდინარი, უბრალო ადამიანია და დონ 

კიხოტის რთულ და დახვეწილ გამოსვლებს პოპულარული 

ანდაზებით პასუხობს. მას შემდეგ, შეუსაბამო წყვილი 

მთავარ ლიტერატურულ არქეტიპად გადაიქცევა. 

რომანის, ალბათ, ყველაზე ცნობილ სცენაში, დონ 

კიხოტი ხედავს სამ ქარის წისქვილს, რომლებსაც წარმო-

იდგენს საშიშ გოლიათებად, რომელთაც უნდა შეებრძო-

ლოს. სწორედ აქედან მომდინარეობს ფრაზა – „ქარის წის-

ქვილებთან ბრძოლა“... I ნაწილის დასასრულს, დონ კი-

ხოტსა და სანჩოს მოტყუებით აბრუნებენ თავიანთ სო-

ფელში. სანჩო თავად იქცევა დონ კიხოტად და სულ უფრო 

მეტად შეპყრობილია გამდიდრებითა და საკუთარი კუნ-

ძულის მმართველობაზე ოცნებით. 

„დონ კიხოტმა“ უდიდესი წარმატება მოიპოვა, ესპა-

ნურიდან მალევე ითარგმნა თითქმის ყველა ევროპულ ენა-

ზე და ჩრდილოეთ ამერიკამდეც კი მიაღწია. 1614 წელს, 

უცნობმა ავტორმა, ალონსო ფერნანდეს დე აველანედამ გა-

მოაქვეყნა აპოკრიფული მეორე ნაწილი. სერვანტესმა ჩარ-

თო ეს ყალბი დონ კიხოტი და მისი პერსონაჟები რომანის 

საკუთარ, II ნაწილში, და კიდევ ერთი თავი დაამატა თანა-

მედროვე ნარატივის ისტორიას. 



493 
 

თუ I ნაწილი წარმოადგენდა რეაქციას რაინდულ 

რომანებზე, II ნაწილი იყო რეაქცია I ნაწილზე. მოქმედება 

ვითარდება ერთი თვის შემდეგ დონ კიხოტისა და სანჩოს 

პირველი ლიტერატურული თავგადასავლიდან, მას შემ-

დეგ, რაც ისინი შეიტყობენ, რომ წიგნი, რომელიც მათ 

ამბავს ყვება, უკვე დაბეჭდილია (ნაწილი I). 

მეორე ნაწილი სარკეებით თამაშს წააგავს და აღსავსეა 

ეპიზოდების გახსენებითა და გადაწერით. ახალი პერსო-

ნაჟები – არისტოკრატები, რომლებმაც წაიკითხეს I ნაწილი, 

თავიანთ ცოდნას იმისთვის იყენებენ, რომ დასცინონ დონ 

კიხოტსა და სანჩოს და თავი შეიქციონ ამით. ამ პერსონა-

ჟებით მოტყუებული სანჩო და მძიმედ დაჭრილი დონ 

კიხოტი, საბოლოოდ, ისევ თავიანთ სოფელში ბრუნდებიან. 

რამდენიმე დღის განმავლობაში დონ კიხოტი საწოლ-

ზეა მიჯაჭვული. მისი ბოლო საათები დგება. დონ კიხოტი 

გადაწყვეტს, სამუდამოდ მიატოვოს თავისი არსებობა დონ 

კიხოტის გარსში, უარი თქვას ლიტერატურულ იდენტო-

ბაზე და ფიზიკურად მოკვდეს. ის აცრემლებულს ტოვებს 

სანჩოს – თავის საუკეთესო და ერთგულ მკითხველს, და, 

საკუთარი სიკვდილით თავს იცავს დამატებებისა და შემ-

დგომი მიმბაძველებისგან.  

 

 

  



494 
 

ნამდვილი არასანდო მთხრობელი 

 

I ნაწილის პროლოგის მთხრობელი პრეტენზიას 

აცხადებს იმაზე, რომ გულწრფელ და გაურთულებელ 

ისტორიას დაწერს. არაფერია უფრო შორს სიმართლისაგან! 

დისტანცირდება რა ტექსტური ავტორიტეტისგან, მთხრო-

ბელი აცხადებს, რომ მან მხოლოდ ხელნაწერი შეკრა, რო-

მელიც ერთ არაბ ისტორიკოსს უთარგმნია – იმ დროისთვის 

სრულიად არასანდო წყარო... მკითხველმა თავად უნდა 

გადაწყვიტოს რა არის რეალური და რა – არა. 

საგულისხმოა, რომ „დონ კიხოტი“ არის წიგნი, რო-

მელიც რამდენიმე, მანამდე არსებულ წიგნებს აერთიანებს. 

დონ კიხოტი ხომ რაინდული რომანებითაა შეპყრობილი; 

შესაბამისად, რომანი მოიცავს ეპიზოდებს, რომლებიც წარ-

მოადგენენ პაროდიას სხვა ნარატიულ ქვეჟანრებზე, როგო-

რიცაა – პასტორალური რომანები, პიკარესკული რომანები 

და იტალიური ნოველები (რომელთაგანაც რამდენიმე 

თავად სერვანტესის დაწერილია). 

დონ კიხოტის ტრანსფორმაცია დიდგვაროვნიდან მო-

ხეტიალე რაინდად განსაკუთრებულ მნიშვნელობას შე-

იძენს, თუკი რომანის გამოქვეყნების დროს ევროპაში გან-

ვითარებულ მოვლენებს გავითვალისწინებთ. ესპანეთი ხე-

ლახლა გამოიხსნეს ქრისტიანულმა სამეფოებმა საუკუნო-

ვანი ისლამური ბატონობის შემდეგ; სოციალური მდგომა-

რეობა, ეთნიკური კუთვნილება და რელიგიური რწმენა 



495 
 

განიხილება, როგორც ადამიანის მომავლის განმსაზღვრე-

ლი ფაქტორები, მაგრამ დონ კიხოტი ამასაც გამოუცხადებს 

ბრძოლას: „მე ვიცი, ვინც ვარ”, – პასუხობს ის ყველას, ვინც 

ცდილობს მის დარწმუნებას თავის „ნამდვილ“, ორიგინა-

ლურ იდენტობაში. 

 

 

„დონ  კიხოტი“  საუკუნეების  პრიზმაში 

 

არაერთი მწერალი იყო შთაგონებული დონ კიხოტით: 

გოეთედან, სტენდალიდან, მელვილიდან, ფლობერიდან 

თუ დიკენსიდან მოყოლებული, ვიდრე ბორხესამდე, ფოლ-

კნერამდე და ნაბოკოვამდე. 

რეალურად, ბევრი კრიტიკოსისთვის, რომანის მთე-

ლი ისტორია წარმოადგენდა „ვარიაციებს დონ კიხოტის 

თემაზე“. მისი პირველივე წარმატებიდან, რომანის მრა-

ვალი ღირებული ინგლისური თარგმანი განხორციელდა. 

სულ ახლახანს, ჯონ რეზერფორდმა და ედიტ გროს-

მანმა დაიმსახურეს მაღალი შეფასებები თავიანთი 

თარგმანებისთვის. 

გარდა ლიტერატურისა, დონ კიხოტმა ხელოვნების 

სხვადასხვა სფეროები შთააგონა. კამაჩოს ქორწილის ეპი-

ზოდზე, რომელიც რომანის მეორე ნაწილშია გადმოცემუ-

ლი, 1896 წელს, მარიუს პეტიპამ, ბალეტის ქორეოგრაფია 



496 
 

შექმნა. ასევე, დღემდე ძალზე პოპულარულია Man of La 

Mancha, 1960-იანი წლების ბროდვეის მიუზიკლი. 

1992 წელს, ესპანეთის სახელმწიფო ტელევიზიამ 

განახორციელა რომანის I ნაწილის უაღრესად წარმატე-

ბული ადაპტაცია; ტერი გილიამის „ადამიანი, რომელმაც 

დონ კიხოტი მოკლა“ კი დონ კიხოტის თემით შთაგო-

ნებული ფილმების გრძელი სიის ბოლოდროინდელი 

შენამატია. 

რომანის პირველი გამოცემიდან და დიდი წარმატე-

ბიდან 400 წელზე მეტი ხნის შემდეგ, დონ კიხოტი, სხვა 

ცნობილი ავტორების მიერ სამართლიანად არის აღიარე-

ბული მსოფლიოს საუკეთესო წიგნად. ჩვენს დროში, რო-

მელიც აღსავსეა ქარის წისქვილებითა და გოლიათებით, 

ჯერ კიდევ ღირებულია დონ კიხოტისეული გზავნილი: ის, 

თუ როგორ ვფილტრავთ ჩვენ რეალობას ნებისმიერი 

იდეოლოგიის პირობებში, გავლენას ახდენს ჩვენს მიერ 

გარესამყაროს აღქმაზე. 

 

 

ანა პუჩაო დე ლესია 

ვისენტე პერეც დე ლიონი1 

ინგლისურიდან თარგმნა  

ირმა რატიანმა. 

 

                                                           
1
 გამოქვეყნებულია 2018 წლის 25 ივნისს. 


